
PUM

m
a

rc
o

tt
e 

ch
én

a
rd

D
ev

an
t l

’h
is

to
ir

e 
en

 c
ri

se

isbn978-2-7606-4531-834,95 $ • 31 ¤

Que nous apprend l’histoire ? Est-il vrai que trop d’histoire 

empêche d’agir et de juger ? Ne serait-elle qu’un bric-à-brac 

d’exemples et d’alibis ? Quels rapports la philosophie politique 

peut-elle entretenir avec le passé ? Ces questions vitales sont au 

cœur de la discussion que nouent Raymond Aron (1905-1983) 

et Leo Strauss (1899-1973) et qui prend pour point de départ 

les réflexions de Max Weber sur les limites de l’historicisme 

et le polythéisme des valeurs. Suivant des directions à la fois 

opposées et complémentaires, Aron et Strauss jettent les 

bases d’une véritable philosophie du jugement politique, à 

l’épreuve de la crise des années 1930, de la Seconde Guerre 

mondiale et des affrontements idéologiques subséquents.

Au croisement de l’épistémologie de l’histoire et de la 

théorie politique, Sophie Marcotte Chénard reconstruit ici 

le dialogue qu’ont entretenu ces deux figures majeures du 

xxe siècle. Elle montre surtout la subtilité de leurs positions 

respectives et explore les leçons qu’il faut aujourd’hui en tirer.

Sophie Marcotte Chénard est titulaire d’un doctorat de l’EHESS (Paris). 

Elle est professeur adjointe au département de science politique de l’Univer-

sité Carleton (Ottawa). Ses recherches portent sur l’historicisme, l’histoire 

des concepts et leurs résonances dans la théorie politique contemporaine.

Pe nsée allemande
et européenne

Aussi disponible en version numérique

www.pum.umontreal.ca

Couverture : Unterführung in Spandau (1927),  
peinture de Gustav Wunderwald.

Devant l’histoire en crise
Raymond Aron et Leo Strauss

Les Presses de l’Université de Montréal

Sophie Marcotte Chénard 



table des matières

Introduction	 9
Strauss et Aron à la rencontre du « problème de l’histoire » 	 15
Pour une typologie des relations entre philosophie politique  
et histoire 	 29

première partie
L’Histoire en crise

Chapitre I
L’historicisme comme concept polémique et politique 	 37

Les équivoques de l’historicisme	 37
Aux sources du problème de l’histoire	 41
De la Bildung à la Forschung : la constitution de l’histoire  
comme science 	 44
La « radicalisation » de l’historicisme et le problème du 
relativisme historique	 57
Les contradictions de la pensée de Weimar et la crise du 
rationalisme 	 62

Chapitre II
Historicisme et crise de la raison moderne : Leo Strauss  
et le problème de l’histoire	 79

Le diagnostic straussien : la faillite du présent et la crise de 
l’historicisme 	 83
Le spectre du nihilisme allemand 	 87
Le dépassement historique de l’historicisme : aux sources  
de la conscience historique moderne	 94

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   355Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   355 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



« Naturrecht und Historismus » : le débat avec Helmut Kuhn	 105
L’historicisme radical et la destruction de la raison	 107
La libération de l’historicisme et le paradoxe de la démarche 
straussienne 	 116

Chapitre III
Raymond Aron et les formes de la conscience historique	 125

Le philosophe face à l’événement : la « période allemande »  
d’Aron 	 128
L’édification du monde historique : Dilthey et la fondation  
des sciences de l’esprit	 143
La philosophie transcendantale des valeurs de Heinrich  
Rickert 	 148
Le moment de la soutenance : l’élaboration d’une philosophie 
politique historique	 154
Les formes de la conscience historique moderne 	 169
Conclusion	 173

deuxième partie
Historicisme et rationalité politique

Chapitre IV
Entre nihilisme et philosophie de l’action :  
Max Weber en débat 	 179

Max Weber, la politique et l’histoire 	 179
La démarche wébérienne entre épistémologie et politique	 182
Un dialogue amorcé : Strauss et Aron 	 186
Strauss et les apories du « noble nihilisme » de Weber	 188
Weber, penseur de l’action politique : la réponse aronienne 	 205
La théorie de l’histoire comme philosophie de l’action  
politique	 222
Possibilités et limites de la sociologie wébérienne 	 228

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   356Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   356 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



Chapitre V
Les leçons de l’histoire politique : Strauss et Aron, 
lecteurs de Thucydide	 231

Le retour à l’histoire politique classique : l’enseignement  
de Thucydide	 232
L’objet et la méthode de l’histoire : les leçons de l’histoire  
politique classique 	 234
L’impartialité de l’historien : le jugement de Thucydide  
et la reconstitution des discours 	 245
« Premier pour nous » ou « premier par nature » : la relation  
entre l’histoire politique et la philosophie politique	 249
Les leçons du récit thucydidéen	 261

Chapitre VI
Raison dans l’histoire, raison contre l’histoire :  
deux redéfinitions du rationalisme	 267

Vers une réforme du rationalisme ?	 268
Aron et le concept de rationalité politique	 270
Aron, kantien ou aristotélicien ? Le statut de la référence  
à l’idée de la Raison 	 288
L’interprétation criticiste du projet aronien 	 290
Aron, classique ? L’inspiration aristotélicienne  
du regard aronien	 294
L’héritage néokantien d’Aron : la raison au prisme  
de la critique historique	 298
Strauss et le « retour aux Anciens » : plaidoyer pour  
un rationalisme politique classique	 302

Conclusion	 321

Bibliographie	 335

Remerciements	 349

Index	 351

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   357Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   357 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction

L’historicisme est une notion glissante. Le terme Historismus, 
d’origine allemande, apparaît pour la première fois sous la plume 
de Friedrich Schlegel en 17971. Il a depuis connu une longue 
histoire d’usages polémiques au cours des 19e et 20e siècles, non 
seulement en Allemagne, mais aussi en France, en Italie et en 
Angleterre2. Il souffre d’un sort plus malheureux encore que 
celui d’autres néologismes modernes : terme à la signification 
ambiguë dès son émergence, il se présente comme un concept 
normatif plutôt que descriptif. Il est défini de plusieurs façons 
distinctes, souvent contradictoires, selon qu’on insiste sur le 
sens que lui donnent ses défenseurs ou ses détracteurs. Résistant 
fermement aux tentatives d’en fixer les traits de manière défi-
nitive, le concept d’historicisme semble se dérober à une saisie 
finale.

Une fréquentation des auteurs de la tradition historiciste 
allemande, même sommaire, laisse le lecteur dans un état de 
désarroi, voire de confusion. L’historicisme renvoie tour à tour 
à la philosophie hégélienne de l’histoire, à la théorie de l’histo-
riographie et à l’École historique allemande, à la philosophie 
herméneutique de Wilhelm Dilthey, à une méthodologie de la 
science historique, aux philosophies d’inspiration marxiste, à 

1.	 Voir Georg Iggers, « Historicism : The History and Meaning of a Term », 
Journal of the History of Ideas, vol. 56, no 1 (1995), p. 129.

2.	Parmi les « représentants » les plus connus de l’historicisme hors de 
l’Allemagne, nous pouvons mentionner le philosophe et historien britannique 
Robin George Collingwood (1889-1943) et l’Italien Benedetto Croce (1866-1952). 

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   9Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   9 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



10    devant l’histoire en crise

une doctrine du relativisme historique, à un mouvement irratio-
naliste menant au décisionnisme et au nihilisme et finalement, 
à la thèse de l’historicité de la raison3. Il semble y avoir autant 
d’acceptions différentes de l’historicisme que d’usages du mot. 

C’est que l’historicisme est avant tout un Kampfbegriff ou, 
pour reprendre la formule du philosophe écossais W. B. Gallie, 
un concept essentiellement contesté4. Le concept appelle en 
effet plusieurs descriptions possibles et devient par là un « site 
de débats5 ». Son caractère polémique se révèle dès qu’on observe 
ses premiers usages dans la pensée allemande, qui se déploient 
sur le mode de l’accusation. Le concept d’historicisme est uti-
lisé pour désigner l’ennemi ou l’adversaire, qu’il s’agisse de 
l’historien attentif au détail, du relativiste historique, du nihi-
liste moral. Si de nombreux travaux retracent les débats entre 
historiens, théologiens et philosophes6, ces derniers négligent 
toutefois la dimension polémique des problèmes que pose la 
querelle de l’historicisme. La question qu’il faut soulever est la 
suivante : que révèlent ces accusations ? Qui siège sur le banc des 
accusés ? Et pourquoi le concept d’historicisme est-il mobilisé 
comme grief ? 

L’une des raisons expliquant la charge normative des débats 
sur l’historicisme est que cette querelle touche une question fon-
damentale : celle de la justification morale des actions humaines. 
L’historicisme n’est donc pas seulement affaire de discussions 
d’épistémologues obscurs du 19e siècle. En vérité, le problème 

3.	Voir notamment Karl Popper, The Poverty of Historicism, Boston, Beacon 
Press, 1957 ; Frederick C. Beiser, The German Historicist Tradition, Oxford, 
Oxford University Press, 2011.

4.	W. B. Gallie, « Essentially Contested Concepts », Proceedings of the Aristo­
telian Society, vol. 56 (1955-56), p. 167. 

5.	Sur les concepts comme celui de « sites de débats », voir Mieke Bal, 
Travelling Concepts in the Humanities : A Rough Guide, Toronto, University of 
Toronto Press, 2002, p. 11.

6.	Voir par exemple Servanne Jollivet, L’Historisme en question. Généalogie, 
débats et réception (1800-1930), Paris, Honoré Champion, 2013 ; Frederick C. 
Beiser, The German Historicist Tradition, op. cit.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   10Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   10 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    11

de l’historicisme ouvre un champ d’interrogations beaucoup 
plus vaste sur l’histoire, sur la façon dont, en tant qu’individu, 
collectivité ou civilisation, nous nous rapportons à notre propre 
passé et envisageons l’avenir. Se demander comment on écrit 
l’histoire n’est pas une question purement épistémologique : 
cette question commande tout un rapport au passé qui dicte la 
façon dont on s’inscrit dans la durée, la manière dont on conçoit 
notre rôle politique et social et dont on justifie son existence et 
ses valeurs. S’inscrire dans l’histoire comme le suppose l’histori-
cisme, c’est déjà se faire une représentation du monde et adopter 
une position qui a des implications politiques. Plus encore, 
l’historicisme comme vision du monde suppose une attitude 
morale particulière, c’est-à-dire une position aux répercussions 
concrètes. Se croire, par exemple, au faîte d’un développement 
civilisationnel, ou au contraire concevoir le présent comme 
étant inférieur aux époques qui l’ont précédé, dicte une façon 
d’écrire, mais aussi une façon d’agir, de communiquer, d’établir 
des liens avec autrui, de construire le lien social. En somme, le 
rapport à l’histoire et à la temporalité est de part en part un 
problème qui relève du politique.

C’est pour cette raison que les accusations d’historicisme 
dépassent les frontières de la discipline historique pour s’immis-
cer dans la politique, la théologie, la musique, la théorie litté-
raire et l’architecture.7 Utilisées comme outil rhétorique, elles 
permettent de critiquer divers modes de pensée qui insistent 
trop sur les arguments historiques, le contexte ou l’histoire 
et qui, partant, nient l’existence d’une justification morale 
supra-historique8. On va même jusqu’à dépeindre l’histori-
cisme comme une manière de penser qui « tue l’âme et garde 

7.	 Voir Otto Gerhard Oexle (dir.), Krise des Historismus – Krise der Wirklich­
keit : Wissenschaft, Kunst und Literatur 1880-1932, Göttingen, Vandenhoeck & 
Ruprecht, 2007.

8.	Herman Paul et Adriaan van Veldhuizen, « Introduction : Historicism 
as a Travelling Concept », dans Historicism. A Travelling Concept, London, 
Bloomsbury, 2021, p. 3.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   11Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   11 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



12    devant l’histoire en crise

le corps9 ». C’est que l’historicisme voyage avec des « compa-
gnons de route10 » conceptuels de mauvaise réputation : crise, 
relativisme, décisionnisme, nihilisme. En 1922 déjà, Troeltsch 
décrivait l’historicisme comme un fleuve « sans commencement, 
sans terme, et sans rives » auxquelles s’arrimer11. 

Faire l’expérience du mode de pensée historiciste, c’est faire 
l’expérience d’un vide, d’un flux constant sans points de repère 
auxquels se raccrocher. Pour les disciplines qu’on pourrait qua-
lifier de « normatives », l’historicisme est donc perçu comme 
menace existentielle. Il n’y a eu jusqu’à présent que peu d’études 
sur la façon dont les débats sur l’historicisme en Allemagne 
ont migré vers le domaine de la philosophie politique à partir 
de l’entre-deux-guerres pour finalement s’implanter pour de 
bon dans le champ disciplinaire de la période de l’après-guerre. 
Puisque la pensée historiciste ne peut être rattachée à une tra-
dition intellectuelle qui serait cohérente, linéaire et sans aspé-
rités, nous sommes contraints d’examiner la pluralité d’usages 
polémiques et pratiques du terme pour saisir le rôle central qu’il 
joue dans le développement de la philosophie politique à partir 
des années 1930.

La visée de la présente étude n’est donc pas de cerner la 
« vraie » définition du concept d’historicisme, mais plutôt de 
contraster ses différents usages afin de tracer les lignes de fuite 
d’un problème fondamental qui se pose pour les philosophes 
politiques de l’entre-deux-guerres, celui du sens de l’histoire 
conçue à la fois comme discipline et processus, comme rap-
port au passé et vision du futur. La crise de l’historicisme se 
présente comme une voie d’accès privilégiée vers la question 

9.	Citation de Carl Becker, « Everyman His Own Historian », dans ibid., p. 3.
10.	 Herman Paul et Adriaan van Veldhuizen, « Historicism as a Travelling 

Concept », op. cit., p. 5.
11.	 Voir Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme, Tübingen, 

Mohr, 1922, p. 573. « Es ist der trostloseste Relativismus und Historismus ohne 
jeden Rest von Gläubigkeit an das historische Leben, lediglich ein Spiel des 
Intellekts, ein Strom ohne Anfang, Ende und Ufer […] ».

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   12Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   12 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    13

plus profonde de la signification du processus historique et des 
répercussions pratiques de la conscience historique moderne. 
Peut-on se fonder sur la connaissance de ce qui a eu lieu pour 
savoir comment agir, et si oui, jusqu’à quel point ? Comment 
faire face à l’incertitude de l’avenir tout en continuant à croire 
que l’action au présent ne se déroule pas dans la plus complète 
obscurité ? Comme nous le verrons, le problème de l’histori-
cisme se confond avec le problème du jugement politique. La 
crise de l’historicisme, en remettant sur le métier la question 
de la permanence des normes et valeurs par-delà leur contexte 
particulier d’émergence ou de pratique, engage à interroger la 
stabilité des critères du jugement.

En Allemagne, qui est pour ainsi dire le « berceau » de la 
crise de l’historicisme, la référence au concept revêt un caractère 
concret, voire existentiel à partir de la première décennie du 
20e siècle. Dans le contexte de la pensée de Weimar, les discus-
sions sur l’historicisme deviennent le véhicule et l’indicateur 
d’un malaise profond. L’usage du terme traduit des sentiments 
de peur, d’angoisse, d’insécurité qui se propagent plus largement 
dans les cercles intellectuels européens. Ce sentiment de crise 
est en outre alimenté par une conscience accrue des transfor-
mations politiques, sociales et intellectuelles et de l’incertitude 
de l’avenir de l’Europe. La crise de l’historicisme devient l’un 
des véhicules par lesquels s’exprime ce malaise et cette perte de 
repères de certitude.

L’interrogation à la source de ce livre se déploie sur fond de 
crises multiples : crise politique d’abord, celle de la naissance 
malaisée de la république de Weimar après une guerre qui laisse 
l’Europe en désarroi ; crise sociale, ensuite, qui se manifeste par 
une redéfinition radicale des rôles sociaux et une mise en cause 
des divisions de classes de l’ancienne Europe ; crise du savoir, qui 
se manifeste par un morcellement, une fragmentation, et une 
effervescence dans tous les domaines de connaissance et par 
un questionnement sur les modes par lesquels on appréhende 
le réel ; crise spirituelle qui, pour beaucoup d’auteurs, prend 

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   13Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   13 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



14    devant l’histoire en crise

la forme de la perte d’un horizon de sens plus large permet-
tant d’orienter l’action, perte qui donne lieu à une montée de 
l’existentialisme et du nihilisme ; et finalement, crise morale 
où l’on assiste à un renversement des valeurs, des croyances, 
des traditions12. La « crise » de l’historicisme recoupe et réunit 
plusieurs de ces préoccupations, puisqu’elle tire sa source d’une 
mise en cause de tout élément de permanence au sein du monde 
social et politique. Elle ébranle ainsi des certitudes académiques, 
mais aussi des certitudes morales et politiques. Si le vocabulaire 
de l’historicisme peut paraître daté, et si dans la philosophie 
politique contemporaine le langage dans lequel s’expriment ces 
préoccupations a depuis changé, le problème que pose cette 
crise demeure toutefois central : celui qui a trait à la justification 
des normes morales et politiques en l’absence de fondements 
universels ou de référence à un absolu d’origine divine. L’analyse 
du va-et-vient entre défenses et critiques de l’historicisme per-
met de mettre au jour ce qui, dans cette Methodenstreit (dispute 
méthodologique), devient un débat sur les fondements de la 
raison.

C’est dans ce contexte de crise de l’histoire dans la période 
de l’entre-deux-guerres en Europe qu’une nouvelle génération 
de penseurs politiques doit chercher à s’orienter. Qu’il s’agisse 
de Karl Löwith, Hannah Arendt, Hans-Georg Gadamer, Leo 
Strauss, Eric Voegelin ou encore Raymond Aron, la confronta-
tion avec le problème de l’histoire constitue l’une des formes par 
lesquelles ces penseurs cherchent à donner un sens à cet héritage 
politique et social morcelé qui est le leur. Si l’usage du concept 
dénote une crise de la science et de la philosophie, il signale éga-
lement l’échec à définir, dans un contexte de Grundlagenkrisis 
(crise des fondements), des critères permettant de fonder le 
jugement politique. Comment s’assurer que notre jugement, 

12.	 Sur les différents aspects de la crise dans la pensée de Weimar, voir 
Peter E. Gordon et John P. McCormick, Weimar Thought. A Contested Legacy, 
Princeton, Princeton University Press, 2013. 

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   14Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   14 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    15

en tant que spectatrices et spectateurs, actrices et acteurs poli-
tiques, soit adéquat ? Comment répondre à la possibilité bien 
réelle que les normes à partir desquelles on juge généralement 
les événements et situations politiques puissent être renversées, 
niées ou abandonnées ? 

C’est par l’intermédiaire du vocabulaire de l’histoire, fourni 
d’abord par la philosophie hégélienne, et ensuite par le néokan-
tisme et la philosophie heideggérienne, que les philosophes poli-
tiques de cette génération développent leur pensée propre. Plus 
encore, à travers ce qu’on pourrait désigner comme la « question 
de l’histoire », c’est du statut de la philosophie politique et de 
l’exercice de la pensée en temps incertains dont il est question 
ici. Notre tâche consiste donc à discerner, à partir d’une analyse 
critique des différents diagnostics de crise de l’histoire durant 
cette période, les avantages et les inconvénients de l’histoire 
pour la philosophie politique13.

Strauss et Aron à la rencontre du « problème de l’histoire » 

Plutôt que de chercher à définir l’historicisme (et sa crise) et à 
discriminer entre ses usages, il faut poser la question autrement 
en examinant les raisons derrière les accusations d’histori-
cisme. Le concept d’historicisme regroupe une constellation de 
questions connexes – sur l’objectivité dans les sciences sociales, 
sur la possibilité de recouvrer le sens du passé, sur le sens et la 
direction du processus historique, sur le relativisme moral et 
la menace du nihilisme – questions qui se rassemblent sous 
l’égide du problème de l’histoire. Dérouler le fil de ces accusa-
tions permet de mettre en scène un affrontement intellectuel 
sur fond de crise de la pensée et de crise politique. La présente 
enquête procède à partir de deux perspectives qui représentent 
deux positions « idéaltypiques » et à première vue opposées face 

13.	 Nous reprenons ici la formule nietzschéenne du titre de la Deuxième 
considération inactuelle. 

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   15Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   15 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



16    devant l’histoire en crise

à cette crise : celles de Leo Strauss et de Raymond Aron. Strauss 
et Aron apparaissent, dans le champ de la littérature spécifique 
sur l’historicisme, comme oubliés ou du moins négligés. On 
souligne à juste titre que Strauss fut le critique le plus sévère 
de l’historicisme, sans pourtant proposer une analyse de fond 
de son interprétation. Aron est reconnu dans la littérature sur 
l’historicisme comme celui qui, en France, a fourni la contri-
bution la plus significative à ce problème. Cependant, l’analyse 
se limite le plus souvent à un survol de l’Introduction à la phi­
losophie de l’histoire, sans faire intervenir les nombreux écrits 
qu’Aron a consacrés, tout au long de sa vie, aux diverses formes 
de la pratique historienne et de la philosophie de l’histoire, et 
sans replacer dans l’ensemble de son projet intellectuel cette 
interrogation sur la conscience historique. 

Nous sommes à cet égard face à deux grandes pensées du 
20e siècle qui, pour des raisons fort différentes, partagent un sort 
similaire. De leur vivant comme dans leur réception posthume, 
les œuvres de Strauss et Aron ont suscité des réactions diversi-
fiées et souvent extrêmes. Il a été dit en France qu’il valait mieux 
avoir tort avec Sartre qu’avoir raison avec Aron14. Perçu pendant 
longtemps comme un intellectuel de droite parmi les gauchistes, 
mais trop à gauche pour la droite, Aron est demeuré, à l’instar 
de ce qu’il dit de Tocqueville, « suspect à tous15 ». La pensée 
straussienne a quant à elle été l’objet de critiques véhémentes et 
de défenses tout aussi ardentes. Ronald Beiner souligne à juste 
titre qu’il est souvent considéré « either as a beast or a god16 » et 

14.	 Claude Roy, « Le Père Duval de la révolution », Le Nouvel Observateur, 
7 septembre 1968, cité dans Iain Stewart, Raymond Aron and Liberal Thought in 
the Twentieth Century, Cambridge, Cambridge University Press, 2020, p. 21.

15.	 Raymond Aron, Les Étapes de la pensée sociologique, Paris, Gallimard, 
1967, p. 18. Gwendal Châton suggère ce parallélisme entre le destin des œuvres 
de Tocqueville et d’Aron (Introduction à Raymond Aron, Paris, La Découverte, 
2017, p. 28). Aron a également souvent dit s’être senti plus proche des gens qui 
le calomniaient que de ceux qui l’encensaient.

16.	 Ronald Beiner, Political Philosophy. What It Is and Why It Matters, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2014, p. 41.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   16Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   16 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    17

qu’il n’y a eu dans sa postérité que peu de place pour des posi-
tions intermédiaires. Qu’il s’agisse des débats sur la poursuite 
d’une intention proprement politique dans l’œuvre de Strauss, 
de l’hypothèse suivant laquelle il aurait écrit de manière ésoté-
rique sur les livres ésotériques, ou encore de l’idée qu’il y aurait 
dans ses écrits un enseignement caché, le cas Leo Strauss est 
loin d’être clos17. Sur le plan politique, son nom porte la marque 
des controverses liées à l’association de certains disciples de 
« l’école straussienne » au néoconservatisme américain18. Entre 
ceux qui louent l’homme et l’œuvre et s’en réclament et ceux 
qui démonisent les thèses et « l’école » straussiennes, le conflit 
est le plus souvent stérile et le dialogue, quasi impossible. La 
différence notable entre les deux auteurs tient au fait que s’il y a 
des aroniens, il n’y a toutefois pas d’« aronisme19 » à proprement 
parler. Par contraste, la pensée straussienne semble inviter à la 
constitution d’une « école ». 

On assiste toutefois depuis quelques années à ce qu’on pour-
rait appeler une « déstraussianisation » des études sur Strauss. 
De nombreux philosophes, théoriciens politiques et historiens 
se penchent sur les écrits straussiens à partir des intérêts qui 
leur sont propres et engagent un dialogue avec Strauss à distance 
des controverses qui ont occupé les commentateurs de l’œuvre 

17.	 À titre indicatif, il y a eu au début des années 2000 une polémique 
autour du rôle de la pensée straussienne dans la décision du gouvernement amé-
ricain d’envahir l’Irak. Certains auteurs ont insisté sur l’implication d’acteurs 
politiques qui auraient été inspirés par le straussianisme. Sur ce point, voir 
entre autres la charge de Shadia B. Drury et la réponse de Peter Minowitz dans 
Straussophobia. Defending Leo Strauss and Straussians against Shadia Drury 
and Other Accusers, Lanham, MD, Lexington Books, 2009. Robert Howse, dans 
son ouvrage qui porte le titre Leo Strauss : Man of Peace (Cambridge, Cambridge 
University Press, 2014) et qui porte sur Strauss et la pensée internationale, 
annonce qu’il entend rouvrir le « cas » Leo Strauss afin de rétablir la réputation 
libérale de l’auteur sur la base de sa critique de l’antilibéralisme de Schmitt.

18.	 Désignés de manière polémique par certains comme les « Leo-Cons » 
(James Atlas, « Leo-Cons : A Classicist’s Legacy », New York Times, 4 mai, 2003, 
section 4, p. 1).

19.	 Gwendal Châton, Introduction à Raymond Aron, op. cit., p. 100.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   17Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   17 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



18    devant l’histoire en crise

pendant longtemps20. Même au sein de l’école straussienne, les 
divisions semblent moins tranchées. Après The Truth about 
Leo Strauss, ouvrage publié en 2006 dans lequel Catherine et 
Michael Zuckert répondaient aux accusations portées contre 
Strauss, les deux auteurs ont à nouveau repris la plume dans leur 
dernier opus, Leo Strauss and the Problem of Political Philosophy, 
qui propose une lecture interne de l’œuvre de Strauss et évite le 
terrain miné des polémiques entre les différentes écoles straus-
siennes. Destiné à un public plus vaste, l’ouvrage propose ainsi 
une restitution nuancée des thèmes fondamentaux de la pensée 
du philosophe politique allemand. Dans le sillage de ces lectures 
non dogmatiques de l’œuvre straussienne, la présente analyse 
propose non pas de scruter Strauss lui-même, mais bien de 
penser dans toute son ampleur un problème qu’il a lui-même 
pris au sérieux. 

Une autre difficulté se présente à l’interprète de Strauss 
comme d’Aron. Les œuvres qu’ils ont laissées derrière eux sont 
volumineuses et denses et leur pensée respective ne se déploie 
de façon ni linéaire ni systématique. Pour des raisons bien 
différentes, les écrits de Strauss et Aron requièrent un travail 
d’exégète patient. Le premier ne livre pas sa pensée en toute 
clarté ou, du moins, son œuvre recèle plusieurs passages ellip-
tiques qui contraignent l’interprète à examiner une multitude 
d’hypothèses avant de poser un jugement définitif. Aron, pour sa 
part, a parfois écrit, nous semble-t-il, avec plus d’empressement : 
le développement de sa pensée est souvent appelé par l’urgence 
des situations historiques. La richesse du 20e siècle sur le plan 
des événements, conjuguée à l’infatigable regard d’observateur 

20.	Voir notamment Lisii Keedus, The Crisis of German Historicism : 
The Early Political Thought of Hannah Arendt and Leo Strauss, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2015 ; Jeffrey Andrew Barash, Politiques de l’histoire. 
L’historicisme comme promesse et comme mythe, Paris, Presses universitaires 
de France, 2004 ; Linda Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, Chicago, 
University of Chicago Press, 2016 ; David Myers, Resisting History : Historicism 
and Its Discontents in German-Jewish Thought, Princeton, Princeton University 
Press, 2010.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   18Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   18 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    19

engagé d’Aron, ont fait que ce dernier a laissé derrière lui une 
œuvre riche, totalisant plus d’une quarantaine d’ouvrages, des 
centaines d’articles et des milliers d’éditoriaux. Le travail de 
l’interprète est d’autant plus difficile que l’intérêt d’Aron s’est 
porté sur des sujets aussi divers que les relations internationales, 
la pensée stratégique, le libéralisme, la tradition sociologique 
allemande et française, l’histoire politique, l’épistémologie de 
la connaissance historique, ou encore la philosophie analytique 
de l’histoire.

Trouver un fil conducteur derrière la « rationalité plurielle21 » 
de son œuvre est une tâche ardue, puisqu’Aron n’a jamais cher-
ché à offrir une présentation systématique de ses thèses. Bien 
que ses Mémoires permettent de retracer la progression de sa 
réflexion, la pensée d’Aron s’est modelée à la contingence des 
événements historiques et ne peut se laisser réduire à quelques 
propositions centrales. Un fil conducteur existe cependant : son 
interrogation sur l’histoire, qui se déploie sur les plans théo-
rique et pratique de la nature de la connaissance historique et 
de la nature de l’expérience historique. En plus de ses ouvrages 
de jeunesse sur la philosophie allemande, Aron a consacré 
deux cours, en 1973 et en 1974, au thème de l’histoire : l’un 
portant sur les sources du tournant historique dans la pensée 
allemande et l’autre, sur les différentes formes que prend la 
« conscience de l’histoire » au 20e siècle22. Il a en outre publié de 
nombreux articles sur le problème philosophique de l’histoire, 
dont certains sont regroupés dans Dimensions de la conscience 
historique. 

Appartenant à la même génération, nés à quelques années 
d’intervalle, l’un en 1899 en Allemagne, l’autre en 1905 en 
France, Strauss et Aron sont tous deux issus d’une Europe 
en pleine mutation qui quitte le 19e siècle pour entrer dans le 

21.	 Pierre Hassner, « Raymond Aron et la philosophie des relations interna-
tionales », Commentaire, vol. 31, no 122, été 2008, p. 638. 

22.	Raymond Aron, Leçons sur l’histoire, Paris, Éditions de Fallois, 1989.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   19Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   19 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



20    devant l’histoire en crise

20e siècle qui sera la scène de crises d’une ampleur sans pré-
cédent. Les deux philosophes partagent à cet égard une même 
expérience historique : les années 1930 en Allemagne. De 1930 
à 1933, Aron enseigne à Cologne, réside ensuite à Berlin et 
travaille à la rédaction de sa thèse de doctorat23. Strauss quitte 
l’Allemagne, son pays natal, pour la France, puis pour l’Angle-
terre, et enfin pour les États-Unis à peu près au même moment. 
Bien que Strauss émigre assez tôt aux États-Unis et qu’Aron ne 
passe que quelques années en sol allemand, la pensée allemande, 
imprégnée de ce malaise et de ce discours de crise, constitue la 
trame de fond non seulement de leurs écrits de jeunesse, mais de 
leur réflexion sur la politique dans la période de l’après-guerre. 
À fin des années 1920 et au début des années 1930, l’un et l’autre 
côtoient, directement ou par l’intermédiaire de leurs écrits, 
les grandes figures de la pensée allemande : Weber, Schmitt, 
Husserl, Heidegger, les philosophes de l’École de Francfort et le 
sociologue d’origine hongroise Karl Mannheim, pour ne nom-
mer que ces derniers24. 

Dans un écrit de jeunesse qui porte sur la situation de la phi-
losophie en Allemagne dans la période de l’entre-deux-guerres, 
Strauss fait état des tendances alors dominantes : le néokantisme 
de Heinrich Rickert et de Ernst Cassirer, la phénoménologie 
husserlienne, l’existentialisme de Heidegger, sans oublier les 
deux références majeures de la pensée de l’entre-deux-guerres, 
à savoir Max Weber et Oswald Spengler25. Strauss possède 
une connaissance approfondie de cette tradition, ainsi qu’en 

23.	 Voir Raymond Aron, Mémoires, Paris, Robert Laffont, 2010 [1983], p. 83.
24.	Voir ibid., p. 109 ; Leo Strauss, « A Giving of Accounts », dans Jewish 

Philosophy and the Crisis of Modernity, New York, State University of New York 
Press, 1997 [1970], p. 460-463.

25.	 À cet égard, voir Leo Strauss, « The Living Issues of German Post-War 
Philosophy », dans Heinrich Meier, Leo Strauss and the Theologico-Political 
Problem, Cambridge, Cambridge University Press, 2006 [1940], p. 115-140 ; 
« Die Geistige Lage der Gegenwart », dans Heinrich Meier (éd.), Leo Strauss, 
Gesammelte Schriften : Band 2, Weimar, Verlag J.B. Metzler, 2013 [1932], p. 441-
464.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   20Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   20 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    21

témoignent ses analyses de la pensée de Nietzsche, Weber, 
Husserl et Heidegger. Aron, pour sa part, rapporte dans ses 
Mémoires qu’il était un lecteur assidu des auteurs de la tradition 
historiciste allemande. Dès 1931, il se plonge dans la lecture 
de la phénoménologie husserlienne, lisant attentivement les 
Méditations cartésiennes, les Recherches logiques et la Krisis26. 
C’est durant cette période qu’il commence également sa lecture 
et son commentaire de l’œuvre de Marx. Son ouvrage consacré 
à Dilthey, Rickert, Simmel et Weber et à la critique de la raison 
historique témoigne également de la profondeur de sa connais-
sance de la philosophie moderne de l’histoire en Allemagne27. 
Tout comme Strauss, il constate l’influence décisive de l’école 
néokantienne de Heidelberg vers la fin du 19e siècle et son déclin 
face à l’émergence des « philosophies de la vie » et de la phéno-
ménologie au tournant du 20e siècle28. Au cours de son séjour en 
Allemagne, Aron s’intéresse également à la sociologie historique 
allemande et consacre un petit livre à ce sujet où il traite notam-
ment des œuvres de Oppenheimer, Alfred Weber, Mannheim, 
Scheler, Adler et Weber29.

La mise en relation de ces deux penseurs appelle une jus-
tification supplémentaire. Le questionnement sur le sens de 
l’histoire rassemble toute une génération de philosophes et pen-
seurs politiques européens. Löwith, Arendt, Strauss, Gadamer 
en Allemagne sont tous des étudiants de Husserl et Heidegger 
et évoluent dans un même climat intellectuel marqué par l’exis-
tentialisme et le nihilisme. Plusieurs sont des penseurs juifs qui 
doivent fuir pour éviter la persécution et les mesures discrimi-
natoires qui deviennent de plus en plus nombreuses après 1933. 

26.	Voir Raymond Aron, « Sur mon éducation philosophique et politique 
(II). Entretien avec Joachim Stark », Commentaire, vol. 1, no 141 (2013), p. 119.

27.	 Voir Raymond Aron, La philosophie critique de l’histoire, Paris, Vrin, 
1969 [1938].

28.	Voir Raymond Aron, Mémoires, op. cit., p. 101-102.
29.	Voir Raymond Aron, La sociologie allemande contemporaine, Paris, 

Quadrige, 2007 [1935].

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   21Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   21 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



22    devant l’histoire en crise

En France, des penseurs tels que Kojève, Aron, Sartre, Merleau-
Ponty et Weil écrivent également à l’épreuve de l’incertitude 
des événements historiques. Ils empruntent tous, à différents 
degrés et de diverses façons, le vocabulaire de la crise de l’his-
toire. Plusieurs de ces figures intellectuelles sont en dialogue ; 
certaines d’entre elles entretiennent même des liens d’amitié. 

En revanche, très peu d’auteurs ont cherché à mettre en rela-
tion les œuvres de Leo Strauss et de Raymond Aron30. Pourtant, 
les points de rencontre, directs ou indirects, entre les deux 
auteurs sont nombreux31. Ces points de passage ne portent pas 
que sur des aspects secondaires et dispersés qu’il s’agirait, à 
partir d’une exégèse poussée, de débusquer. Bien au contraire, 
Strauss et Aron partagent une même préoccupation pour les 
périls de la conscience historique moderne. Ils s’interrogent 
tous deux sur le rapport qu’entretient ou que doit entretenir la 
philosophie politique avec l’histoire, comprise ici dans sa double 
signification de devenir historique (Geschichte) et de science 
historique (Historie). Dans le champ de la littérature sur l’his-
toricisme, les contributions respectives de Strauss et Aron sont 
toutefois peu étudiées, alors que l’un et l’autre ont poursuivi leur 
vie durant une réflexion approfondie sur la nature à la fois de la 
compréhension et de l’expérience historiques.

Plus encore, les deux penseurs ont entretenu un dialogue à la 
fois direct et indirect à partir des années 1930. Ils se sont rencon-
trés pour la première fois à Paris au début des années 1930 et ont 

30.	Dans « Le raisonnement de l’Ours », Vincent Descombes présente les 
positions d’Aron et de Strauss comme deux postures antinomiques par rapport 
à la connaissance des choses politiques. À notre connaissance, il s’agit du seul 
texte qui mette directement en relation les positions des deux auteurs (Vincent 
Descombes, Le Raisonnement de l’ours. Et autres essais de philosophie pratique, 
Paris, Seuil, 2007, p. 85-121). 

31.	 Aron possédait une connaissance extensive de l’œuvre de Strauss et 
renvoie aux écrits de ce dernier à plusieurs reprises (voir par exemple Raymond 
Aron, « Préface » à Max Weber, Le savant et le politique, Paris, Plon, 1959 ; 
« Science et conscience de la société », dans Études politiques, Paris, Gallimard, 
1972, p. 27 ; voir également Les Étapes de la pensée sociologique, op. cit., p. 240, 
267).

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   22Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   22 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    23

entretenu une correspondance sporadique après la guerre. Aron 
lit et discute les travaux de Strauss, encourageant même son 
étudiant de l’époque, Claude Lefort, à aller explorer le livre du 
philosophe politique sur Machiavel. Strauss de son côté, admire 
l’œuvre d’Aron, quoiqu’il affirme être en désaccord avec les posi-
tions de ce dernier sur les bienfaits de la conscience historique32. 
Outre une formation philosophique similaire, les deux auteurs 
possèdent également des adversaires théoriques communs. L’un 
et l’autre développent une critique des idéologies et doctrines du 
progrès historique au motif qu’elles sont contestées par l’expé-
rience de l’histoire elle-même, c’est-à-dire par les événements 
tragiques du 20e siècle33. Strauss et Aron constatent également 
que la philosophie néokantienne est affaiblie par son incapacité 
à rendre compte des bouleversements politiques qui secouent 
l’Europe. Strauss évoque dans ses écrits le débat à Davos entre 
Cassirer et Heidegger, où furent alors exposés au grand jour 
les insuffisances de la Kathederphilosophie (la « philosophie 
de chaire ») et l’éloignement de la philosophie académique des 
néokantiens à l’égard des problèmes du présent. Aron consacre 
un ouvrage aux apories de la « critique de la raison historique » 
où il expose, entre autres, les limites de la philosophie des valeurs 
du philosophe néokantien Heinrich Rickert34. 

On note également une parenté des perspectives straussienne 
et aronienne sur l’histoire en train de se faire. Ils dépeignent 
tous deux la situation de la philosophie dans l’entre-deux-
guerres comme une période de glissement35. De fait, la tonalité 

32.	Lettre de Leo Strauss à Raymond Aron, 1961 (Fonds Raymond Aron).
33.	 Voir la deuxième partie L’Opium des intellectuels intitulée « L’idolâtrie 

de l’Histoire » (Paris, Arthème Fayard/Pluriel, 2010, p. 115-210) ; Leo Strauss, 
« Progress or Return ? », dans The Rebirth of Classical Political Rationalism : An 
Introduction to the Thought of Leo Strauss, Chicago, The University of Chicago 
Press, 1989, p. 227-270.

34.	Voir Raymond Aron, La philosophie critique de l’histoire, op. cit., p. 113-
155.

35.	 Voir Leo Strauss, « The Living Issues », op. cit., p. 115-116 ; Raymond 
Aron, Mémoires, op. cit., p. 160-161.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   23Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   23 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



24    devant l’histoire en crise

aronienne lors de sa soutenance de thèse en 1939 est celle de 
l’inquiétude face à l’incertitude de l’avenir de l’Europe36. La 
Stimmung (humeur) du jeune Aron est pour ainsi dire tragique ; 
ses écrits et sa correspondance sont traversés par le sentiment 
que les années de sa jeunesse mènent vers un conflit d’une 
ampleur sans précédent. L’expression qu’il affectionnera dans ses 
écrits ultérieurs, « History is again on the move37 », caractérise 
bien ce qui est en jeu : l’humanité européenne, qui sort de la 
Première Guerre mondiale et subit les contrecoups d’une crise 
économique, politique et sociale, est en route vers l’expérience 
de quelque chose de dangereux, vers un extrême dont il apparaît 
difficile de saisir les contours et qui semble inéluctable.

Strauss est sensible, lui aussi, à ce contexte d’instabilité 
politique extrême, à la fragilité de la république de Weimar. 
Il en dénonce les failles, montre la faiblesse du libéralisme à 
assurer une défense robuste de ses principes contre le National-
Socialisme, et critique le Zeitgeist de l’époque qui conduit à 
ses yeux vers le nihilisme38. Aron et Strauss sont témoins de la 
crise qui ébranle l’Europe et notent les signes avant-coureurs, 
politiques et philosophiques, de la catastrophe imminente. Dans 
une lettre adressée à Karl Löwith le 19 mai 1933, Strauss, alors à 
Paris, évoque ses craintes quant à l’évolution de la situation en 
Allemagne et considère l’éventualité, de plus en plus inévitable, 

36.	Voir le compte rendu de la soutenance de Raymond Aron en annexe 
à l’Introduction à la philosophie de l’histoire. Essai sur les limites de l’objecti­
vité historique (nouvelle édition revue et annotée par Sylvie Mesure), Paris, 
Gallimard, 1986 [1938], p. 443.

37.	 Formule qu’Aron emprunte à Arnold Toynbee pour décrire la montée 
du nazisme (voir Raymond Aron, Le Spectateur engagé. Entretiens avec Jean-
Louis Missika et Dominique Wolton, Paris, Éditions de Fallois, 2004 [1981] p. 34 ; 
Mémoires, op. cit., p. 87).

38.	 Sur ce point, voir Leo Strauss, « German Nihilism » [1941], Interpre­
tation, vol. 26, no 3 (1999), p. 353-378 ; voir également son article dédié à une 
analyse de Carl Schmitt, « Notes on Carl Schmitt, the concept of the political », 
dans Carl Schmitt, The Concept of the Political, Chicago, University of Chicago 
Press, 2007, p. 97-122.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   24Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   24 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    25

de l’émigration39. Dans les lettres qu’Aron écrit à Pierre Bertaux 
entre 1930 et 1933 alors qu’il se trouve à Berlin, on trouve la 
même inquiétude face à la montée du nazisme et à la radicali-
sation de la politique allemande, la même conscience de vivre 
quelque chose qui sera sans comparaison avec ce qui est advenu 
dans le passé40. En filigrane de cette crise politique se profile 
également une mise en cause des promesses d’un libéralisme 
fondé sur un rationalisme qui semble dépassé.

Conscients de se situer dans un moment critique de l’histoire, 
Strauss et Aron sont aux premières loges de ce qu’on désigne 
alors comme la crise de l’historicisme. De fait, dès la fin de la 
Première Guerre mondiale, les termes d’« historicisme » et de 
« crise » paraissent indissociables41. Strauss et Aron constatent 
tous deux le caractère équivoque de cette notion. Aron explique 
que « la recherche du sens vrai des mots en isme, historicisme 
ou historisme, ne mène qu’à des conclusions arbitraires ». Il 
ajoute que « l’analyse des sens donnés à ces mots, dans les diffé-
rents pays, aux différentes époques, exigerait des dizaines, sinon 
des centaines de pages42 ». « L’historicisme », écrit pour sa part 
Strauss, « apparaît sous différents visages et prend différentes 
formes à de nombreux niveaux. Les principes et les arguments 
que vantent les défenseurs d’un type d’historicisme invitent aux 
moqueries des partisans d’autres types43 ». Les deux auteurs 
partent donc d’un même constat, à savoir la pluralité des concep-
tions de l’historicisme. 

39.	 Voir Leo Strauss, Lettre du 19 mai 1933, dans « Correspondance entre 
Strauss et Löwith », éditée par Klaus Stichweh, Cités, no 8 (2001), p. 171-227. 

40.	Voir les « Lettres d’Allemagne à Pierre Bertaux (1930-1933) », Commen­
taire, vol. 8, no 28-29 (1985), p. 281-282.

41.	 Annette Wittkau, Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des 
Problems, Göttigen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1994, p. 55. 

42.	Raymond Aron, « Remarques sur l’historisme-herméneutique », dans 
Culture, science et développement. Mélanges en l’honneur de Charles Morazé, 
Toulouse, Privat, 1979, p. 185.

43.	Leo Strauss, « Political Philosophy and History », Journal of the History 
of Ideas, vol. 10, no 1 (1949), p. 33 (notre traduction).

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   25Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   25 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



26    devant l’histoire en crise

Cette expression renvoie d’abord, comme le souligne Allan 
Megill, à une préoccupation grandissante pour les « effets dom-
mageables d’une préoccupation excessive pour les méthodes et 
l’objet de la recherche historique44 ». Mais la conception de la 
connaissance à laquelle conduit la méthode historiciste d’étude 
du passé comporte également des conséquences pratiques 
lorsque transposée en Weltanschauung ou vision du monde. La 
mise en cause de l’idée d’un point de vue de surplomb dans le 
domaine de la connaissance, c’est-à-dire d’une position absolue 
(Absolutheitsanspruch) du sujet connaissant, possède des réper-
cussions concrètes. On met en doute l’existence de critères de 
la raison qui permettraient de juger du bien et du mal, du juste 
et de l’injuste. Plus encore, par la thèse historiciste se révèle 
le fondement temporel (zeitlich) des valeurs45. L’importance 
grandissante des études historiques, qui offrent la vision d’une 
multiplicité de sociétés, d’époques, de manières de vivre, a pour 
effet de jeter un doute sur l’existence de normes morales et poli-
tiques universelles, ou à tout le moins partagées par une même 
société. Comme l’explique Annette Wittkau, « les conséquences 
de cette vision du caractère relatif des valeurs sur la vie pratique 
se traduisirent par une incertitude fondamentale des individus 
à l’égard de la question de l’agir pratique46 ». L’expérience de la 
crise signale une sorte de suspension temporelle, où le passé déjà 
lointain ne peut être récupéré ou réactivé, et le futur est trop 
obscur pour assurer une quelconque certitude. 

L’ouvrage monumental de Troeltsch sur l’historicisme publié 
en 1922, Der Historismus und seine Probleme, se fonde sur ce 
constat fondamental de crise et sur ses implications concrètes 
pour les jeunes générations. Dans une recension du livre parue 
en 1924, quelques mois après la mort de Troeltsch, le théologien 

44.	Allan Megill, « Why Was There a Crisis of Historicism ?  Review of 
Bambach, Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism », History and Theory, 
vol. 36, no 3 (1997), p. 416 (notre traduction).

45.	Annette Wittkau, Historismus, op. cit., p. 15.
46.	Idem (notre traduction).

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   26Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   26 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    27

Paul Tillich fait référence à une conférence que ce dernier avait 
donnée à Berlin en 1922 et où il en avait appelé à la responsabilité 
de la nouvelle génération face à la crise de l’histoire. Tillich rap-
porte en ces mots le message de Troeltsch : « Le nouvel élan vers 
l’étude des problèmes de la philosophie de l’histoire découle de 
la crise de notre temps, en particulier la crise de l’historicisme. 
Les tensions considérables de l’expérience historique contem-
poraine ont fait naître une conscience historique qui diffère 
d’un simple sens de l’histoire. C’est la conscience de se tenir 
dans l’histoire, d’être responsable de l’avènement de l’histoire, 
et dès lors d’avoir à examiner l’histoire passée pour l’interpréter 
et lui donner un sens. La jeune génération est particulièrement 
affectée par cette conscience historique […]47. » 

Aron et Strauss font partie de cette nouvelle génération qui 
porte une conscience historique de crise. L’un et l’autre s’en-
gagent par leurs écrits respectifs dans une confrontation avec les 
répercussions de l’historicisme comme vision du monde. Aron 
affronte la question difficile du relativisme historique et de ses 
conséquences pratiques dans son Introduction à la philosophie 
de l’histoire et dans ses écrits ultérieurs sur l’histoire. Natural 
Right and History, l’une des œuvres les plus lues et discutées de 
Strauss, consiste en une réfutation de l’historicisme compris 
comme doctrine du relativisme historique. Strauss a également 
cherché dans de nombreux essais à mettre en lumière l’arrière-
plan philosophique des formes modernes de la conscience his-
torique et ses effets sur la philosophie politique.

À la lumière de ces éléments, le problème dont nous ten-
tons de cerner les articulations commence à prendre forme. 
L’historicisme consiste en une méthode de compréhension 
historique qui repose sur une Weltanschauung particulière et 
appelle une certaine philosophie. Cette philosophie nouvelle, 

47.	 Paul Tillich, « Review of E. Troeltsch : Historismus und seine Probleme », 
Journal for the Scientific Study of Religion , vol. 1, no 1 (1961), p. 110 (la recension 
paraît pour la première fois dans Theologische Literaturzeitung, XLIX (1924), 
p. 25-30).

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   27Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   27 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



28    devant l’histoire en crise

qui est de part en part historique et historicisée (geschichtlich), 
vient se poser en opposition directe avec le rationalisme à la 
fois ancien et moderne. L’enjeu de la « crise de l’historicisme » 
se situe précisément dans la mise en cause des principes de la 
rationalité, sur laquelle la philosophie politique s’était jusque-là 
appuyée. Ce serait toutefois commettre une erreur que d’assi-
miler la pensée historiciste à la thèse du relativisme historique. 
Comme nous le verrons, il ne s’agit pour ainsi que de la pointe de 
l’iceberg. L’émergence d’une conscience historique est également 
synonyme de conscience pratique orientée vers un pluralisme 
des valeurs, une prise en considération de la diversité des modes 
d’existence qui enjoint à adopter une attitude d’ouverture et de 
modestie face à « l’autre ». Il s’agit donc de savoir comment faire 
la part des avantages et des inconvénients de la crise de l’histo-
ricisme dans l’élaboration d’une théorie visant à comprendre 
les ressorts de la vie politique. Comment doit-on repenser la 
philosophie au prisme des défis de l’historicisme ? Est-il possible 
d’en conserver les bienfaits tout en évitant ses dérives ?

L’une des visées est de montrer l’actualité de ces débats qui 
se déploient dans l’entre-deux-guerres et se poursuivent dans 
la période de l’après-guerre. L’historicisme est non seulement 
un thème fondamental de la pensée allemande du début du 
siècle, mais également un problème incontournable pour la 
philosophie des sciences sociales et pour la philosophie poli-
tique contemporaine. Aron soutient la thèse, dans ses écrits des 
années 1980, que l’historicisme demeure un enjeu central dans 
la réflexion sur les fondements de la raison48. Il revient vers la fin 
de sa vie sur les projets laissés en suspens dont celui de rédiger 
une « philosophie interrogative de l’Histoire » qui aurait eu 
pour objet la fin du 20e siècle. Il affirme ensuite : « plus que ces 
incomplétudes, je regrette souvent de ne pas avoir approfondi 
l’interrogation que l’Introduction [à la philosophie de l’histoire] 

48.	Voir Raymond Aron, « Remarques sur l’historisme-herméneutique », op. 
cit., p. 185-205 ; voir également Mémoires, op. cit., p. 983-984.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   28Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   28 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    29

formulait sans lui donner réponse : qu’en est-il de l’historisme ? 
Sommes-nous prisonniers d’un système de croyances que nous 
intériorisons dès notre premier âge et qui commande notre dis-
tinction du bien et du mal ?49 » La question aronienne, que par-
tage Strauss, est celle de savoir si, ou à quel point, nous sommes 
déterminés par une histoire, et s’il est possible de transcender 
notre horizon historique. 

Pour une typologie des relations entre philosophie 
politique et histoire 

Or ce contexte de crise théorique et politique appelle, sinon 
une réponse, du moins une réaction. Alors que Strauss endosse 
une position résolument antihistoriciste et rejette en bloc l’idée 
même de conscience historique, Aron tente plutôt d’en faire le 
fondement d’une philosophie de la politique. La question est de 
savoir ce que recouvre exactement cette notion de « conscience 
historique ». Quelle réalité cette expression recouvre-t-elle et 
quels sont ses liens avec la philosophie politique ? Comment 
Strauss et Aron en font-ils usage ? La première partie de cet 
ouvrage entend retracer les aléas de la conscience historique 
moderne à travers un examen des parcours intellectuels de 
Strauss et d’Aron. Le second tente d’élaborer une philosophie de 
l’action politique qui, tout en maintenant une conception subs-
tantielle de la rationalité, serait fondée sur une conscience his-
torique capable de tenir compte des circonstances particulières 
des situations politiques. La position du premier est plus radicale. 
Aux yeux de Strauss, les historicistes refusent de tirer toutes les 
conséquences de leur posture, à savoir l’abandon de la conviction 
que les êtres humains sont fondamentalement et essentiellement 
des êtres rationnels capables de jugement vrai sur le bien et le 
mal, le juste et l’injuste. La conscience historique est aux yeux de 
Strauss l’expression d’une négation du rationalisme. 

49.	Raymond Aron, « Épilogue », Mémoires, op. cit., p. 980.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   29Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   29 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



30    devant l’histoire en crise

Strauss et Aron considèrent donc tous deux que la Frages­
tellung (le problème) historiciste exige d’être posée à nouveaux 
frais. Alors que Strauss enjoint à nous « libérer » de l’emprise 
du mode de pensée historique, Aron considère que la pensée 
historiciste allemande est parvenue à thématiser un fait fon-
damental, celui de l’historicité de la condition humaine, et que 
l’approche interprétative développée par la philosophie critique 
de l’histoire mérite d’être reprise et approfondie. Nous propo-
sons une matrice interprétative afin d’analyser cette opposition, 
dans laquelle nous distinguons entre deux types de relation 
entre la philosophie politique et son « autre », l’histoire. Nous 
trouvons d’un côté une relation d’exclusion des deux termes, 
représentée par la position straussienne. Par relation d’exclu-
sion, nous entendons la thèse d’une antinomie essentielle et, 
suivant cela, d’une tension permanente entre ce que présuppose 
l’histoire et ce qu’exige la philosophie. En effet, Strauss insiste 
sur le fait que la philosophie politique n’est pas et ne peut pas 
être une discipline historique. Son projet consiste à montrer les 
contradictions de la « fusion » de la philosophie et de l’histoire 
qui aurait eu lieu à partir du 19e siècle. La question est de savoir 
pourquoi Strauss critique cette « fusion » et quelles en sont selon 
lui les implications pratiques.

D’un autre côté, nous trouvons une relation d’inclusion de 
la philosophie politique et de l’histoire représentée par la figure 
aronienne. Aron cherche à concilier l’exigence historique et 
l’exigence philosophique à partir d’une attention portée à la sin-
gularité de la réalité historique dans la réflexion sur les choses 
politiques. En d’autres termes, il cherche à tracer la voie d’une 
approche des phénomènes politiques qui mettrait l’accent sur 
la part irréductible de contingence historique inhérente à toute 
décision et toute action politiques. En ce sens, la position d’Aron 
représente une tentative de conciliation des deux termes. 

Les réponses offertes diffèrent donc radicalement : pour l’un, 
il s’agit de recouvrer un regard anhistorique ; pour l’autre, de 
penser les conditions de possibilité d’une philosophie politique 

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   30Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   30 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    31

historique, qui s’institue dans l’histoire et en dépit d’elle50. La 
mise en application d’une typologie des postures d’exclusion 
et d’inclusion de la philosophie politique et de l’histoire doit 
cependant se faire avec prudence. Il ne s’agit que d’une clé 
de lecture. Ce sera justement en confrontant ce modèle aux 
démarches en acte de Strauss et d’Aron que nous pourrons faire 
ressortir les ambiguïtés et la complexité de leur rapport respectif 
à l’histoire. 

Dans la première partie du livre, nous mettons en lumière la 
dimension pratique et politique de la crise de l’historicisme dans 
la période de l’entre-deux-guerres. Le premier chapitre retrace 
les polémiques entourant la signification du concept d’histori-
cisme et met en scène les contradictions à la fois philosophiques 
et politiques qui agiteront la pensée de Weimar au moment de 
l’apogée de la crise de l’historicisme. Dans les deuxième et troi-
sième chapitres, nous retraçons la manière dont Strauss et Aron 
viennent à la rencontre du problème de l’histoire et examinons 
les arguments avancés par l’un et l’autre contre le relativisme 
historique d’une part, et en faveur de l’étude de l’histoire d’autre 
part. 

La deuxième partie du livre évalue deux voies de dépasse-
ment de la crise de l’historicisme et examine l’apport possible 
de l’histoire à la philosophie politique, l’une moderne, l’autre 
ancienne. Ce second volet de notre enquête a pour fil direc-
teur le prolongement d’un dialogue entre Strauss et Aron. Par 
l’intermédiaire de points contentieux de rencontre entre les 
deux auteurs – sur Max Weber et sur Thucydide – on peut 
entrevoir deux façons de concevoir le statut et le rôle de la phi-
losophie politique. Le quatrième chapitre nous conduit à porter 
notre attention sur la présence d’une figure dont l’influence 
fut décisive pour nos deux auteurs : Max Weber. La pensée du 
sociologue et juriste allemand représente le point de désaccord 
le plus significatif entre Strauss et Aron. Weber apparaît au 

50.	Raymond Aron, Introduction à la philosophie de l’histoire, op. cit., p. 401. 

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   31Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   31 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



32    devant l’histoire en crise

départ comme leur « héros » commun. Strauss fait état de son 
admiration pour celui qui incarne, dans un contexte d’éclate-
ment des certitudes scientifiques, les principes de la science et 
l’idéal de rigueur et de réserve du savant. Aron, pour sa part, 
évoque le caractère méthodique et rigoureux de la méthode 
wébérienne et insiste sur son « affinité élective » avec la pensée 
du sociologue allemand51. 

Comme pour bien d’autres penseurs de la même génération, 
Weber est perçu comme une bouée de sauvetage face à l’engoue-
ment grandissant au sein de la jeunesse allemande pour l’irratio-
nalisme, l’existentialisme, et les philosophies de la vie qui nient 
le bien-fondé ou même la possibilité d’un exercice raisonné de la 
pensée. Ses deux célèbres conférences sur la vocation de savant 
et de politique, prononcées en 1917 et 1919 respectivement, 
marquent les jeunes esprits. Karl Löwith, qui faisait partie du 
comité d’étudiants ayant convié Weber à s’exprimer sur le sujet 
de la science à Munich en 1917, fait remarquer que son exposé 
« condensait l’expérience et la connaissance d’une vie entière52 ». 
Weber n’offre pas de solutions toutes faites, mais parvient à 
rendre plus clairs les termes dans lesquels se pose la crise de 
la modernité que les intellectuels allemands, peu importe leur 
allégeance, diagnostiquent tous. 

Weber se présente comme celui qui, en opposition à ses 
prédécesseurs, mesure l’amplitude du sentiment de crise de 
la modernité et parvient à saisir le caractère tragique de la 
situation de la pensée et de la politique en Allemagne53. Aron 
rapporte dans ses Mémoires :

51.	 Voir Leo Strauss, « The Living Issues », op. cit., p. 117-118 ; Droit naturel et 
histoire, Paris, Flammarion, 2008 [1953], p. 45 ; « An Introduction to Heideggerian 
Existentialism », dans The Rebirth of Classical Political Rationalism, op. cit., 
p. 27. Voir également Raymond Aron, La sociologie allemande contemporaine, 
op. cit., p. 81-102 ; Mémoires, op. cit., p. 105.

52.	 Karl Löwith, Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933 : Ein Bericht, 
Stuttgart, Verlag J.B. Metzler, 2007, p. 18-19.

53.	 Voir Max Weber, Le savant et le politique, op. cit.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   32Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   32 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



introduction    33

[E]n lisant Max Weber, j’entendais les rumeurs, les craquements de 
notre civilisation, la voix des prophètes juifs et, en écho dérisoire, 
les hurlements du Führer. La bureaucratie d’un côté, l’autorité cha-
rismatique du démagogue de l’autre […]. En 1932 et 1933, je perçus 
pour la première fois, élaborés par un sociologue qui était aussi un 
philosophe, mes débats de conscience et mes espérances54. 

La philosophie politique demeure aujourd’hui « hantée » par le 
spectre du polythéisme wébérien des valeurs55. C’est sur ce point 
précis que les interprétations d’Aron et de Strauss s’opposent. Le 
fossé qui sépare les deux auteurs se révèle dans leur évaluation 
différente des implications pratiques de l’épistémologie wébé-
rienne. Alors que Strauss juge que la philosophie des valeurs de 
Weber conduit au nihilisme en nous privant de critères pour 
distinguer entre le bien et le mal, Aron affirme au contraire que 
la pensée wébérienne met au jour ce qu’il nomme les « antino-
mies de l’action » qui font partie intégrante de la vie politique et 
en constituent la clé de compréhension. Leur dialogue éclaire un 
problème central en philosophie politique, celui de la possibilité 
d’une justification rationnelle des jugements de valeur. 

C’est ensuite vers une source ancienne du problème de l’his-
toire que nous sommes conduits, à savoir l’histoire politique 
de Thucydide. Le cinquième chapitre, qui met en scène une 
confrontation entre le regard de l’historien tourné vers la réalité 
politique et le regard du philosophe orienté vers les fondements 
inchangés de toute situation politique, a pour point de départ 
un échange entre Aron et Strauss sur Thucydide. À partir d’une 
analyse critique des interprétations straussienne et aronienne de 
la Guerre du Péloponnèse, ce chapitre montre la tension fonda-
mentale entre deux façons de concevoir la mise en forme de la 
réflexion sur les choses politiques. 

54.	Raymond Aron, Mémoires, op. cit., p. 105-106.
55.	 Voir Peter Lassman, « Political Theory in an Age of Disenchantment : 

The Problem of Value Pluralism : Weber, Berlin, Rawls », Max Weber Studies, 
vol. 4, no 2 (2004), p. 254.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   33Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   33 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



34    devant l’histoire en crise

Le sixième et dernier chapitre porte sur un élément central 
du problème pratique de l’historicisme, à savoir la question des 
fondements du jugement politique. Y a-t-il une façon d’évaluer 
la validité du jugement politique ? Sommes-nous laissés à une 
forme de subjectivisme insurmontable, ou existe-t-il des normes 
permettant d’orienter l’action politique ? Plus encore, sommes-
nous condamnés à choisir entre ces deux termes, ou existe-t-il 
d’autres façons de concevoir ce problème ? Si l’historicisme 
mène ultimement à une crise de la raison, est-il possible de réha-
biliter, contre le péril relativiste, une forme renouvelée de ratio-
nalité politique ? Strauss et Aron se rencontrent ici, en ce qu’ils 
posent tous deux en défenseurs du rationalisme. Ils procèdent 
toutefois par des voies opposées. Strauss cherche à retourner à 
la conscience naturelle de la pensée classique et à la conception 
grecque de la raison. Aron veut renouer avec une rationalité 
pratique qui ne se tiendrait pas à distance des problèmes posés 
par la vie politique. Nous montrons dans ce chapitre ce à quoi 
conduit une vision de la raison contre l’histoire ou de la raison 
dans l’histoire.

Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   34Marcotte-Chénard.Devant l’histoire.final.indd   34 2022-02-10   21:302022-02-10   21:30



PUM

m
a

rc
o

tt
e 

ch
én

a
rd

D
ev

an
t l

’h
is

to
ir

e 
en

 c
ri

se

isbn978-2-7606-4531-834,95 $ • 31 ¤

Que nous apprend l’histoire ? Est-il vrai que trop d’histoire 

empêche d’agir et de juger ? Ne serait-elle qu’un bric-à-brac 

d’exemples et d’alibis ? Quels rapports la philosophie politique 

peut-elle entretenir avec le passé ? Ces questions vitales sont au 

cœur de la discussion que nouent Raymond Aron (1905-1983) 

et Leo Strauss (1899-1973) et qui prend pour point de départ 

les réflexions de Max Weber sur les limites de l’historicisme 

et le polythéisme des valeurs. Suivant des directions à la fois 

opposées et complémentaires, Aron et Strauss jettent les 

bases d’une véritable philosophie du jugement politique, à 

l’épreuve de la crise des années 1930, de la Seconde Guerre 

mondiale et des affrontements idéologiques subséquents.

Au croisement de l’épistémologie de l’histoire et de la 

théorie politique, Sophie Marcotte Chénard reconstruit ici 

le dialogue qu’ont entretenu ces deux figures majeures du 

xxe siècle. Elle montre surtout la subtilité de leurs positions 

respectives et explore les leçons qu’il faut aujourd’hui en tirer.

Sophie Marcotte Chénard est titulaire d’un doctorat de l’EHESS (Paris). 

Elle est professeur adjointe au département de science politique de l’Univer-

sité Carleton (Ottawa). Ses recherches portent sur l’historicisme, l’histoire 

des concepts et leurs résonances dans la théorie politique contemporaine.

Pe nsée allemande
et européenne

Aussi disponible en version numérique

www.pum.umontreal.ca

Couverture : Unterführung in Spandau (1927),  
peinture de Gustav Wunderwald.

Devant l’histoire en crise
Raymond Aron et Leo Strauss

Les Presses de l’Université de Montréal

Sophie Marcotte Chénard 


	couv
	table
	intro
	4



