SOPHIE MARCOTTE CHENARD

Devant ’histoire en crise

Raymond Aron et Leo Strauss

Les Presses de I'Université de Montréal



TABLE DES MATIERES

Introduction

Strauss et Aron a la rencontre du « probleme de ’histoire »

Pour une typologie des relations entre philosophie politique
et histoire

PREMIERE PARTIE

I'Histoire en crise

Chapitre 1
L’historicisme comme concept polémique et politique

Les équivoques de I'historicisme

Aux sources du probléme de I'histoire

De la Bildung a la Forschung: la constitution de ’histoire
comme science

La «radicalisation » de I'historicisme et le probleme du
relativisme historique

Les contradictions de la pensée de Weimar et la crise du
rationalisme

Chapitre II

Historicisme et crise de la raison moderne: Leo Strauss
et le probleme de ’histoire

Le diagnostic straussien: la faillite du présent et la crise de
I'historicisme
Le spectre du nihilisme allemand

Le dépassement historique de I'historicisme: aux sources
de la conscience historique moderne

15

29

37
37
41

44

57

62

79

83
87

94



«Naturrecht und Historismus » : le débat avec Helmut Kuhn 105

L'historicisme radical et la destruction de la raison 107
La libération de I'historicisme et le paradoxe de la démarche
straussienne 116
Chapitre III
Raymond Aron et les formes de la conscience historique 125
Le philosophe face a I’événement: la « période allemande »
d’Aron 128
L'édification du monde historique: Dilthey et la fondation
des sciences de l'esprit 143
La philosophie transcendantale des valeurs de Heinrich
Rickert 148
Le moment de la soutenance: I’élaboration d’'une philosophie
politique historique 154
Les formes de la conscience historique moderne 169
Conclusion 173

DEUXIEME PARTIE

Historicisme et rationalité politique

Chapitre IV

Entre nihilisme et philosophie de I’action:

Max Weber en débat 179
Max Weber, la politique et I’histoire 179
La démarche wébérienne entre épistémologie et politique 182
Un dialogue amorcé: Strauss et Aron 186
Strauss et les apories du «noble nihilisme » de Weber 188

Weber, penseur de I'action politique: la réponse aronienne 205

La théorie de I'histoire comme philosophie de I’action
politique 222

Possibilités et limites de la sociologie wébérienne 228



Chapitre V
Les lecons de 'histoire politique: Strauss et Aron,

lecteurs de Thucydide 231
Le retour a ’histoire politique classique: l’enseignement
de Thucydide 232
Lobjet et la méthode de I'histoire: les lecons de I’histoire
politique classique 234
L'impartialité de I'historien: le jugement de Thucydide
et la reconstitution des discours 245
«Premier pour nous » ou « premier par nature»: la relation
entre I'histoire politique et la philosophie politique 249
Les lecons du récit thucydidéen 261
Chapitre VI
Raison dans l'histoire, raison contre I’histoire:
deux redéfinitions du rationalisme 267
Vers une réforme du rationalisme ? 268
Aron et le concept de rationalité politique 270
Aron, kantien ou aristotélicien ? Le statut de la référence
al’idée de la Raison 288
Linterprétation criticiste du projet aronien 290
Aron, classique ? L'inspiration aristotélicienne
du regard aronien 294,
L'héritage néokantien d’Aron: la raison au prisme
de la critique historique 298
Strauss et le «retour aux Anciens» : plaidoyer pour
un rationalisme politique classique 302
Conclusion 321
Bibliographie 335
Remerciements 349

Index 351



INTRODUCTION

L'historicisme est une notion glissante. Le terme Historismus,
d’origine allemande, apparait pour la premiere fois sous la plume
de Friedrich Schlegel en 1797'. Il a depuis connu une longue
histoire d’usages polémiques au cours des 19° et 20¢ siecles, non
seulement en Allemagne, mais aussi en France, en Italie et en
Angleterre?. Il souffre d'un sort plus malheureux encore que
celui d’autres néologismes modernes: terme a la signification
ambigué des son émergence, il se présente comme un concept
normatif plutét que descriptif. Il est défini de plusieurs fagons
distinctes, souvent contradictoires, selon quon insiste sur le
sens que lui donnent ses défenseurs ou ses détracteurs. Résistant
fermement aux tentatives d’en fixer les traits de maniere défi-
nitive, le concept d’historicisme semble se dérober a une saisie
finale.

Une fréquentation des auteurs de la tradition historiciste
allemande, méme sommaire, laisse le lecteur dans un état de
désarroi, voire de confusion. L'historicisme renvoie tour a tour
a la philosophie hégélienne de I'histoire, a la théorie de I'histo-
riographie et a 'Ecole historique allemande, a la philosophie
herméneutique de Wilhelm Dilthey, & une méthodologie de la
science historique, aux philosophies d’inspiration marxiste, a

1. Voir Georg Iggers, « Historicism: The History and Meaning of a Term »,
Journal of the History of Ideas, vol. 56, n° 1 (1995), p. 129.

2. Parmi les «représentants» les plus connus de I'historicisme hors de
I’Allemagne, nous pouvons mentionner le philosophe et historien britannique
Robin George Collingwood (1889-1943) et I'Italien Benedetto Croce (1866-1952).



10 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

une doctrine du relativisme historique, 8 un mouvement irratio-
naliste menant au décisionnisme et au nihilisme et finalement,
a la these de I'historicité de la raison?. Il semble y avoir autant
d’acceptions différentes de I'historicisme que d’'usages du mot.

C’est que I'historicisme est avant tout un Kampfbegriff ou,
pour reprendre la formule du philosophe écossais W. B. Gallie,
un concept essentiellement contesté*. Le concept appelle en
effet plusieurs descriptions possibles et devient par la un «site
de débats’®». Son caractere polémique se révele des quon observe
ses premiers usages dans la pensée allemande, qui se déploient
sur le mode de l'accusation. Le concept d’historicisme est uti-
lisé pour désigner I'ennemi ou l'adversaire, qu’il s’agisse de
I'historien attentif au détail, du relativiste historique, du nihi-
liste moral. Si de nombreux travaux retracent les débats entre
historiens, théologiens et philosophes®, ces derniers négligent
toutefois la dimension polémique des problemes que pose la
querelle de I'historicisme. La question qu’il faut soulever est la
suivante: que révelent ces accusations ? Qui siege sur le banc des
accusés ? Et pourquoi le concept d’historicisme est-il mobilisé
comme grief?

L'une des raisons expliquant la charge normative des débats
sur I'historicisme est que cette querelle touche une question fon-
damentale: celle de la justification morale des actions humaines.
L'historicisme n'est donc pas seulement affaire de discussions
d’épistémologues obscurs du 19¢ siecle. En vérité, le probléeme

3. Voir notamment Karl Popper, The Poverty of Historicism, Boston, Beacon
Press, 1957; Frederick C. Beiser, The German Historicist Tradition, Oxford,
Oxford University Press, 2011.

4. W. B. Gallie, «Essentially Contested Concepts», Proceedings of the Aristo-
telian Society, vol. 56 (1955-56), p. 167.

5. Sur les concepts comme celui de «sites de débats», voir Mieke Bal,
Travelling Concepts in the Humanities: A Rough Guide, Toronto, University of
Toronto Press, 2002, p. 11.

6. Voir par exemple Servanne Jollivet, L'Historisme en question. Généalogie,
débats et réception (1800-1930), Paris, Honoré Champion, 2013; Frederick C.
Beiser, The German Historicist Tradition, op. cit.



INTRODUCTION 11

de I'historicisme ouvre un champ d’interrogations beaucoup
plus vaste sur 'histoire, sur la facon dont, en tant qu’individu,
collectivité ou civilisation, nous nous rapportons a notre propre
passé et envisageons l'avenir. Se demander comment on écrit
I'histoire n'est pas une question purement épistémologique:
cette question commande tout un rapport au passé qui dicte la
facon dont on s’inscrit dans la durée, la maniére dont on congoit
notre role politique et social et dont on justifie son existence et
ses valeurs. S’'inscrire dans I'histoire comme le suppose I'histori-
cisme, c'est déja se faire une représentation du monde et adopter
une position qui a des implications politiques. Plus encore,
I’historicisme comme vision du monde suppose une attitude
morale particuliére, c’est-a-dire une position aux répercussions
concreétes. Se croire, par exemple, au faite d'un développement
civilisationnel, ou au contraire concevoir le présent comme
étant inférieur aux époques qui 'ont précédé, dicte une facon
d’écrire, mais aussi une fagcon d’agir, de communiquer, d’établir
des liens avec autrui, de construire le lien social. En somme, le
rapport a l'histoire et a la temporalité est de part en part un
probléme qui releve du politique.

C’est pour cette raison que les accusations d’historicisme
dépassent les frontieres de la discipline historique pour s’'immis-
cer dans la politique, la théologie, la musique, la théorie litté-
raire et 'architecture.” Utilisées comme outil rhétorique, elles
permettent de critiquer divers modes de pensée qui insistent
trop sur les arguments historiques, le contexte ou I'histoire
et qui, partant, nient 'existence d’une justification morale
supra-historique®. On va méme jusqu’'a dépeindre 'histori-
cisme comme une maniere de penser qui «tue I’ame et garde

7. Voir Otto Gerhard Oexle (dir.), Krise des Historismus — Krise der Wirklich-
keit: Wissenschaft, Kunst und Literatur 1880-1932, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 2007.

8. Herman Paul et Adriaan van Veldhuizen, «Introduction: Historicism
as a Travelling Concept», dans Historicism. A Travelling Concept, London,
Bloomsbury, 2021, p. 3.



12 DEVANT L'HISTOIRE EN CRISE

le corps®». Cest que 'historicisme voyage avec des «compa-
gnons de route'”» conceptuels de mauvaise réputation: crise,
relativisme, décisionnisme, nihilisme. En 1922 déja, Troeltsch
décrivait I'historicisme comme un fleuve « sans commencement,
sans terme, et sans rives» auxquelles sarrimer'.

Faire l'expérience du mode de pensée historiciste, c’est faire
I'expérience d’un vide, d’'un flux constant sans points de repére
auxquels se raccrocher. Pour les disciplines quon pourrait qua-
lifier de «normatives», I'historicisme est donc per¢u comme
menace existentielle. Il n'y a eu jusqu’a présent que peu d’études
sur la facon dont les débats sur I'historicisme en Allemagne
ont migré vers le domaine de la philosophie politique a partir
de l'entre-deux-guerres pour finalement s’'implanter pour de
bon dans le champ disciplinaire de la période de I'aprés-guerre.
Puisque la pensée historiciste ne peut étre rattachée a une tra-
dition intellectuelle qui serait cohérente, linéaire et sans aspé-
rités, nous sommes contraints d’examiner la pluralité d'usages
polémiques et pratiques du terme pour saisir le role central qu’il
joue dans le développement de la philosophie politique a partir
des années 1930.

La visée de la présente étude n'est donc pas de cerner la
«vraie» définition du concept d’historicisme, mais plutot de
contraster ses différents usages afin de tracer les lignes de fuite
d’un probleme fondamental qui se pose pour les philosophes
politiques de l'entre-deux-guerres, celui du sens de 'histoire
congue a la fois comme discipline et processus, comme rap-
port au passé et vision du futur. La crise de I'historicisme se
présente comme une voie d’acces privilégiée vers la question

9. Citation de Carl Becker, « Everyman His Own Historian », dans ibid., p. 3.

10. Herman Paul et Adriaan van Veldhuizen, « Historicism as a Travelling
Concept», op. cit., p. 5.

11. Voir Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme, Tiibingen,
Mohr, 1922, p. 573. «Es ist der trostloseste Relativismus und Historismus ohne
jeden Rest von Gldubigkeit an das historische Leben, lediglich ein Spiel des
Intellekts, ein Strom ohne Anfang, Ende und Ufer [...] ».



INTRODUCTION 13

plus profonde de la signification du processus historique et des
répercussions pratiques de la conscience historique moderne.
Peut-on se fonder sur la connaissance de ce qui a eu lieu pour
savoir comment agir, et si oui, jusqu'a quel point? Comment
faire face a I'incertitude de l'avenir tout en continuant a croire
que l'action au présent ne se déroule pas dans la plus compléete
obscurité? Comme nous le verrons, le probléme de I'histori-
cisme se confond avec le probléeme du jugement politique. La
crise de I'historicisme, en remettant sur le métier la question
de la permanence des normes et valeurs par-dela leur contexte
particulier d’émergence ou de pratique, engage a interroger la
stabilité des critéres du jugement.

En Allemagne, qui est pour ainsi dire le «berceau» de la
crise de I'historicisme, la référence au concept revét un caractere
concret, voire existentiel a partir de la premiére décennie du
20¢ siecle. Dans le contexte de la pensée de Weimar, les discus-
sions sur 'historicisme deviennent le véhicule et 'indicateur
d’un malaise profond. Lusage du terme traduit des sentiments
de peur, d’angoisse, d’insécurité qui se propagent plus largement
dans les cercles intellectuels européens. Ce sentiment de crise
est en outre alimenté par une conscience accrue des transfor-
mations politiques, sociales et intellectuelles et de I'incertitude
de l'avenir de 'Europe. La crise de I'historicisme devient I'un
des véhicules par lesquels sexprime ce malaise et cette perte de
repéres de certitude.

L'interrogation a la source de ce livre se déploie sur fond de
crises multiples: crise politique d’abord, celle de la naissance
malaisée de la république de Weimar apres une guerre qui laisse
I’Europe en désarroi; crise sociale, ensuite, qui se manifeste par
une redéfinition radicale des roles sociaux et une mise en cause
des divisions de classes de I'ancienne Europe; crise du savoir, qui
se manifeste par un morcellement, une fragmentation, et une
effervescence dans tous les domaines de connaissance et par
un questionnement sur les modes par lesquels on appréhende
le réel; crise spirituelle qui, pour beaucoup d’auteurs, prend



14, DEVANT L'HISTOIRE EN CRISE

la forme de la perte d'un horizon de sens plus large permet-
tant d’'orienter l'action, perte qui donne lieu a une montée de
l'existentialisme et du nihilisme; et finalement, crise morale
ou l'on assiste a un renversement des valeurs, des croyances,
des traditions'. La «crise» de I'historicisme recoupe et réunit
plusieurs de ces préoccupations, puisquelle tire sa source d’'une
mise en cause de tout élément de permanence au sein du monde
social et politique. Elle ébranle ainsi des certitudes académiques,
mais aussi des certitudes morales et politiques. Si le vocabulaire
de 'historicisme peut paraitre daté, et si dans la philosophie
politique contemporaine le langage dans lequel s'expriment ces
préoccupations a depuis changé, le probleme que pose cette
crise demeure toutefois central: celui qui a trait a la justification
des normes morales et politiques en 'absence de fondements
universels ou de référence a un absolu d’origine divine. Lanalyse
du va-et-vient entre défenses et critiques de I'historicisme per-
met de mettre au jour ce qui, dans cette Methodenstreit (dispute
méthodologique), devient un débat sur les fondements de la
raison.

C’est dans ce contexte de crise de I'histoire dans la période
de l'entre-deux-guerres en Europe quune nouvelle génération
de penseurs politiques doit chercher a sorienter. Qu’il s’agisse
de Karl Lowith, Hannah Arendt, Hans-Georg Gadamer, Leo
Strauss, Eric Voegelin ou encore Raymond Aron, la confronta-
tion avec le probleme de I'histoire constitue 'une des formes par
lesquelles ces penseurs cherchent a donner un sens a cet héritage
politique et social morcelé qui est le leur. Si I'usage du concept
dénote une crise de la science et de la philosophie, il signale éga-
lement I’échec a définir, dans un contexte de Grundlagenkrisis
(crise des fondements), des critéres permettant de fonder le
jugement politique. Comment s’assurer que notre jugement,

12. Sur les différents aspects de la crise dans la pensée de Weimar, voir
Peter E. Gordon et John P. McCormick, Weimar Thought. A Contested Legacy,
Princeton, Princeton University Press, 2013.



INTRODUCTION 15

en tant que spectatrices et spectateurs, actrices et acteurs poli-
tiques, soit adéquat? Comment répondre a la possibilité bien
réelle que les normes a partir desquelles on juge généralement
les événements et situations politiques puissent étre renversées,
niées ou abandonnées ?

C’est par 'intermédiaire du vocabulaire de I’histoire, fourni
d’abord par la philosophie hégélienne, et ensuite par le néokan-
tisme et la philosophie heideggérienne, que les philosophes poli-
tiques de cette génération développent leur pensée propre. Plus
encore, a travers ce quon pourrait désigner comme la « question
de I'histoire », c’est du statut de la philosophie politique et de
I'exercice de la pensée en temps incertains dont il est question
ici. Notre tache consiste donc a discerner, a partir d'une analyse
critique des différents diagnostics de crise de 'histoire durant
cette période, les avantages et les inconvénients de I’histoire
pour la philosophie politique®.

Strauss et Aron a la rencontre du « probléme de 'histoire »

Plutot que de chercher a définir I'historicisme (et sa crise) et a
discriminer entre ses usages, il faut poser la question autrement
en examinant les raisons derriére les accusations d’histori-
cisme. Le concept d’historicisme regroupe une constellation de
questions connexes — sur l'objectivité dans les sciences sociales,
sur la possibilité de recouvrer le sens du passé, sur le sens et la
direction du processus historique, sur le relativisme moral et
la menace du nihilisme — questions qui se rassemblent sous
I'égide du probleme de I'histoire. Dérouler le fil de ces accusa-
tions permet de mettre en scéne un affrontement intellectuel
sur fond de crise de la pensée et de crise politique. La présente
enquéte procede a partir de deux perspectives qui représentent
deux positions «idéaltypiques » et a premiére vue opposées face

13. Nous reprenons ici la formule nietzschéenne du titre de la Deuxiéme
considération inactuelle.



16 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

a cette crise: celles de Leo Strauss et de Raymond Aron. Strauss
et Aron apparaissent, dans le champ de la littérature spécifique
sur ’historicisme, comme oubliés ou du moins négligés. On
souligne a juste titre que Strauss fut le critique le plus sévere
de I'historicisme, sans pourtant proposer une analyse de fond
de son interprétation. Aron est reconnu dans la littérature sur
I'historicisme comme celui qui, en France, a fourni la contri-
bution la plus significative a ce probleme. Cependant, ’analyse
se limite le plus souvent a un survol de U'Introduction a la phi-
losophie de Uhistoire, sans faire intervenir les nombreux écrits
quAron a consacrés, tout au long de sa vie, aux diverses formes
de la pratique historienne et de la philosophie de I'histoire, et
sans replacer dans l'ensemble de son projet intellectuel cette
interrogation sur la conscience historique.

Nous sommes a cet égard face a deux grandes pensées du
20° siécle qui, pour des raisons fort différentes, partagent un sort
similaire. De leur vivant comme dans leur réception posthume,
les ceuvres de Strauss et Aron ont suscité des réactions diversi-
fiées et souvent extrémes. Il a été dit en France qu’il valait mieux
avoir tort avec Sartre quavoir raison avec Aron'. Percu pendant
longtemps comme un intellectuel de droite parmi les gauchistes,
mais trop a gauche pour la droite, Aron est demeuré, a 'instar
de ce qu’il dit de Tocqueville, «suspect a tous®». La pensée
straussienne a quant a elle été l'objet de critiques véhémentes et
de défenses tout aussi ardentes. Ronald Beiner souligne a juste
titre qu'il est souvent considéré «either as a beast or a god'®» et

14. Claude Roy, «Le Pére Duval de la révolution », Le Nouvel Observateur,
7 septembre 1968, cité dans lain Stewart, Raymond Aron and Liberal Thought in
the Twentieth Century, Cambridge, Cambridge University Press, 2020, p. 21.

15. Raymond Aron, Les Etapes de la pensée sociologique, Paris, Gallimard,
1967, p. 18. Gwendal Chaton suggere ce parallélisme entre le destin des ceuvres
de Tocqueville et d’Aron (Introduction a Raymond Aron, Paris, La Découverte,
2017, p. 28). Aron a également souvent dit s’étre senti plus proche des gens qui
le calomniaient que de ceux qui l'encensaient.

16. Ronald Beiner, Political Philosophy. What It Is and Why It Matters,
Cambridge, Cambridge University Press, 2014, p. 41.



INTRODUCTION 17

qu’il n'y a eu dans sa postérité que peu de place pour des posi-
tions intermédiaires. Qu’il s’agisse des débats sur la poursuite
d’une intention proprement politique dans l'ceuvre de Strauss,
de I'’hypotheése suivant laquelle il aurait écrit de maniére ésoté-
rique sur les livres ésotériques, ou encore de 'idée qu’il y aurait
dans ses écrits un enseignement caché, le cas Leo Strauss est
loin d’étre clos". Sur le plan politique, son nom porte la marque
des controverses liées a l'association de certains disciples de
«I’école straussienne » au néoconservatisme américain'®. Entre
ceux qui louent ’homme et l'ceuvre et s'en réclament et ceux
qui démonisent les theses et «1’école» straussiennes, le conflit
est le plus souvent stérile et le dialogue, quasi impossible. La
différence notable entre les deux auteurs tient au fait que s’il y a
des aroniens, il n'y a toutefois pas d'«aronisme' » a proprement
parler. Par contraste, la pensée straussienne semble inviter a la
constitution d’une «école ».

On assiste toutefois depuis quelques années a ce quon pour-
rait appeler une «déstraussianisation» des études sur Strauss.
De nombreux philosophes, théoriciens politiques et historiens
se penchent sur les écrits straussiens a partir des intéréts qui
leur sont propres et engagent un dialogue avec Strauss a distance
des controverses qui ont occupé les commentateurs de l'oeuvre

17. A titre indicatif, il y a eu au début des années 2000 une polémique
autour du role de la pensée straussienne dans la décision du gouvernement amé-
ricain d’envahir I'Irak. Certains auteurs ont insisté sur I'implication d’acteurs
politiques qui auraient été inspirés par le straussianisme. Sur ce point, voir
entre autres la charge de Shadia B. Drury et la réponse de Peter Minowitz dans
Straussophobia. Defending Leo Strauss and Straussians against Shadia Drury
and Other Accusers, Lanham, MD, Lexington Books, 2009. Robert Howse, dans
son ouvrage qui porte le titre Leo Strauss: Man of Peace (Cambridge, Cambridge
University Press, 2014) et qui porte sur Strauss et la pensée internationale,
annonce qu'il entend rouvrir le «cas» Leo Strauss afin de rétablir la réputation
libérale de l'auteur sur la base de sa critique de I'antilibéralisme de Schmitt.

18. Désignés de maniere polémique par certains comme les «Leo-Cons»
(James Atlas, «Leo-Cons: A Classicist’s Legacy », New York Times, 4 mai, 2003,
section 4, p. 1).

19. Gwendal Chéton, Introduction a Raymond Aron, op. cit., p. 100.



18 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

pendant longtemps®®. Méme au sein de ’école straussienne, les
divisions semblent moins tranchées. Apres The Truth about
Leo Strauss, ouvrage publié en 2006 dans lequel Catherine et
Michael Zuckert répondaient aux accusations portées contre
Strauss, les deux auteurs ont a nouveau repris la plume dans leur
dernier opus, Leo Strauss and the Problem of Political Philosophy,
qui propose une lecture interne de l'ceuvre de Strauss et évite le
terrain miné des polémiques entre les différentes écoles straus-
siennes. Destiné a un public plus vaste, l'ouvrage propose ainsi
une restitution nuancée des themes fondamentaux de la pensée
du philosophe politique allemand. Dans le sillage de ces lectures
non dogmatiques de l'ceuvre straussienne, la présente analyse
propose non pas de scruter Strauss lui-méme, mais bien de
penser dans toute son ampleur un probléme qu’il a lui-méme
pris au sérieux.

Une autre difficulté se présente a l'interprete de Strauss
comme d’Aron. Les ceuvres qu'ils ont laissées derriere eux sont
volumineuses et denses et leur pensée respective ne se déploie
de facon ni linéaire ni systématique. Pour des raisons bien
différentes, les écrits de Strauss et Aron requiérent un travail
d’exégete patient. Le premier ne livre pas sa pensée en toute
clarté ou, du moins, son ceuvre recele plusieurs passages ellip-
tiques qui contraignent I'interpréte a examiner une multitude
d’hypotheses avant de poser un jugement définitif. Aron, pour sa
part, a parfois écrit, nous semble-t-il, avec plus d’empressement :
le développement de sa pensée est souvent appelé par l'urgence
des situations historiques. La richesse du 20° siécle sur le plan
des événements, conjuguée a l'infatigable regard d’observateur

20. Voir notamment Lisii Keedus, The Crisis of German Historicism:
The Early Political Thought of Hannah Arendt and Leo Strauss, Cambridge,
Cambridge University Press, 2015; Jeftrey Andrew Barash, Politiques de l'histoire.
L'historicisme comme promesse et comme mythe, Paris, Presses universitaires
de France, 2004; Linda Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, Chicago,
University of Chicago Press, 2016; David Myers, Resisting History: Historicism
and Its Discontents in German-Jewish Thought, Princeton, Princeton University
Press, 2010.



INTRODUCTION 19

engagé d’Aron, ont fait que ce dernier a laissé derriere lui une
ceuvre riche, totalisant plus d’'une quarantaine d’ouvrages, des
centaines d’articles et des milliers d’éditoriaux. Le travail de
I'interprete est d’autant plus difficile que l'intérét d’Aron s’est
porté sur des sujets aussi divers que les relations internationales,
la pensée stratégique, le libéralisme, la tradition sociologique
allemande et francaise, I'histoire politique, 1’épistémologie de
la connaissance historique, ou encore la philosophie analytique
de I'histoire.

Trouver un fil conducteur derriere la « rationalité plurielle* »
de son ceuvre est une tache ardue, puisqu’Aron n’a jamais cher-
ché a offrir une présentation systématique de ses théses. Bien
que ses Mémoires permettent de retracer la progression de sa
réflexion, la pensée d’Aron s’est modelée a la contingence des
événements historiques et ne peut se laisser réduire a quelques
propositions centrales. Un fil conducteur existe cependant: son
interrogation sur I’histoire, qui se déploie sur les plans théo-
rique et pratique de la nature de la connaissance historique et
de la nature de l'expérience historique. En plus de ses ouvrages
de jeunesse sur la philosophie allemande, Aron a consacré
deux cours, en 1973 et en 1974, au théme de I'histoire: I'un
portant sur les sources du tournant historique dans la pensée
allemande et l'autre, sur les différentes formes que prend la
«conscience de I'histoire » au 20¢ siecle?. Il a en outre publié de
nombreux articles sur le probleme philosophique de 'histoire,
dont certains sont regroupés dans Dimensions de la conscience
historique.

Appartenant a la méme génération, nés a quelques années
d’intervalle, I'un en 1899 en Allemagne, 'autre en 1905 en
France, Strauss et Aron sont tous deux issus d'une Europe
en pleine mutation qui quitte le 19¢ siecle pour entrer dans le

21. Pierre Hassner, « Raymond Aron et la philosophie des relations interna-
tionales », Commentaire, vol. 31, n° 122, été 2008, p. 638.
22. Raymond Aron, Legons sur Uhistoire, Paris, Editions de Fallois, 1989.



20 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

20¢ siecle qui sera la scene de crises d'une ampleur sans pré-
cédent. Les deux philosophes partagent a cet égard une méme
expérience historique: les années 1930 en Allemagne. De 1930
a 1933, Aron enseigne a Cologne, réside ensuite a Berlin et
travaille a la rédaction de sa theése de doctorat®. Strauss quitte
I’Allemagne, son pays natal, pour la France, puis pour I’Angle-
terre, et enfin pour les Etats-Unis a peu prés au méme moment.
Bien que Strauss émigre assez tot aux Etats-Unis et quAron ne
passe que quelques années en sol allemand, la pensée allemande,
imprégnée de ce malaise et de ce discours de crise, constitue la
trame de fond non seulement de leurs écrits de jeunesse, mais de
leur réflexion sur la politique dans la période de 'apres-guerre.
A fin des années 1920 et au début des années 1930, 'un et l'autre
coOtoient, directement ou par l'intermédiaire de leurs écrits,
les grandes figures de la pensée allemande: Weber, Schmitt,
Husserl, Heidegger, les philosophes de I’Ecole de Francfort et le
sociologue d’origine hongroise Karl Mannheim, pour ne nom-
mer que ces derniers?.

Dans un écrit de jeunesse qui porte sur la situation de la phi-
losophie en Allemagne dans la période de l'entre-deux-guerres,
Strauss fait état des tendances alors dominantes: le néokantisme
de Heinrich Rickert et de Ernst Cassirer, la phénoménologie
husserlienne, l'existentialisme de Heidegger, sans oublier les
deux références majeures de la pensée de l'entre-deux-guerres,
a savoir Max Weber et Oswald Spengler®. Strauss possede
une connaissance approfondie de cette tradition, ainsi qu'en

23. Voir Raymond Aron, Mémoires, Paris, Robert Laffont, 2010 [1983], p. 83.

24. Voir ibid., p.109; Leo Strauss, «A Giving of Accounts», dans Jewish
Philosophy and the Crisis of Modernity, New York, State University of New York
Press, 1997 [1970], p. 460-463.

25. A cet égard, voir Leo Strauss, « The Living Issues of German Post-War
Philosophy», dans Heinrich Meier, Leo Strauss and the Theologico-Political
Problem, Cambridge, Cambridge University Press, 2006 [1940], p. 115-140;
«Die Geistige Lage der Gegenwart», dans Heinrich Meier (éd.), Leo Strauss,
Gesammelte Schriften: Band 2, Weimar, Verlag ].B. Metzler, 2013 [1932], p. 441-
464.



INTRODUCTION 21

témoignent ses analyses de la pensée de Nietzsche, Weber,
Husserl et Heidegger. Aron, pour sa part, rapporte dans ses
Mémoires qu'il était un lecteur assidu des auteurs de la tradition
historiciste allemande. Des 1931, il se plonge dans la lecture
de la phénoménologie husserlienne, lisant attentivement les
Méditations cartésiennes, les Recherches logiques et la Krisis®.
C’est durant cette période qu’'il commence également sa lecture
et son commentaire de l'ceuvre de Marx. Son ouvrage consacré
a Dilthey, Rickert, Simmel et Weber et a la critique de la raison
historique témoigne également de la profondeur de sa connais-
sance de la philosophie moderne de I'histoire en Allemagne®.
Tout comme Strauss, il constate 'influence décisive de 1’école
néokantienne de Heidelberg vers la fin du 19° siécle et son déclin
face a ’émergence des «philosophies de la vie» et de la phéno-
ménologie au tournant du 20° siecle?®. Au cours de son séjour en
Allemagne, Aron s’intéresse également a la sociologie historique
allemande et consacre un petit livre a ce sujet ot il traite notam-
ment des ceuvres de Oppenheimer, Alfred Weber, Mannheim,
Scheler, Adler et Weber®.

La mise en relation de ces deux penseurs appelle une jus-
tification supplémentaire. Le questionnement sur le sens de
I'histoire rassemble toute une génération de philosophes et pen-
seurs politiques européens. Lowith, Arendt, Strauss, Gadamer
en Allemagne sont tous des étudiants de Husserl et Heidegger
et évoluent dans un méme climat intellectuel marqué par l'exis-
tentialisme et le nihilisme. Plusieurs sont des penseurs juifs qui
doivent fuir pour éviter la persécution et les mesures discrimi-
natoires qui deviennent de plus en plus nombreuses apres 1933.

26. Voir Raymond Aron, «Sur mon éducation philosophique et politique
(II). Entretien avec Joachim Stark », Commentaire, vol. 1, n° 141 (2013), p. 119.

27. Voir Raymond Aron, La philosophie critique de Uhistoire, Paris, Vrin,
1969 [1938].

28. Voir Raymond Aron, Mémoires, op. cit., p. 101-102.

29. Voir Raymond Aron, La sociologie allemande contemporaine, Paris,
Quadrige, 2007 [1935].



22 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

En France, des penseurs tels que Kojéve, Aron, Sartre, Merleau-
Ponty et Weil écrivent également a 1'épreuve de incertitude
des événements historiques. Ils empruntent tous, a différents
degrés et de diverses facons, le vocabulaire de la crise de I'his-
toire. Plusieurs de ces figures intellectuelles sont en dialogue;
certaines d’entre elles entretiennent méme des liens d’amitié.

En revanche, trés peu d’auteurs ont cherché a mettre en rela-
tion les ceuvres de Leo Strauss et de Raymond Aron®’. Pourtant,
les points de rencontre, directs ou indirects, entre les deux
auteurs sont nombreux®. Ces points de passage ne portent pas
que sur des aspects secondaires et dispersés qu’il s’agirait, a
partir d'une exégese poussée, de débusquer. Bien au contraire,
Strauss et Aron partagent une méme préoccupation pour les
périls de la conscience historique moderne. Ils s’interrogent
tous deux sur le rapport qu'entretient ou que doit entretenir la
philosophie politique avec I’histoire, comprise ici dans sa double
signification de devenir historique (Geschichte) et de science
historique (Historie). Dans le champ de la littérature sur I'his-
toricisme, les contributions respectives de Strauss et Aron sont
toutefois peu étudiées, alors que l'un et I'autre ont poursuivi leur
vie durant une réflexion approfondie sur la nature a la fois de la
compréhension et de 'expérience historiques.

Plus encore, les deux penseurs ont entretenu un dialogue a la
fois direct et indirect a partir des années 1930. Ils se sont rencon-
trés pour la premiére fois a Paris au début des années 1930 et ont

30. Dans «Le raisonnement de 'Ours», Vincent Descombes présente les
positions d’Aron et de Strauss comme deux postures antinomiques par rapport
a la connaissance des choses politiques. A notre connaissance, il s’agit du seul
texte qui mette directement en relation les positions des deux auteurs (Vincent
Descombes, Le Raisonnement de l'ours. Et autres essais de philosophie pratique,
Paris, Seuil, 2007, p. 85-121).

31. Aron possédait une connaissance extensive de l'ceuvre de Strauss et
renvoie aux écrits de ce dernier a plusieurs reprises (voir par exemple Raymond
Aron, «Préface» a Max Weber, Le savant et le politique, Paris, Plon, 1959;
«Science et conscience de la société », dans Etudes politiques, Paris, Gallimard,
1972, p. 27; voir également Les Etapes de la pensée sociologique, op. cit., p. 240,
267).



INTRODUCTION 23

entretenu une correspondance sporadique apres la guerre. Aron
lit et discute les travaux de Strauss, encourageant méme son
étudiant de I'époque, Claude Lefort, a aller explorer le livre du
philosophe politique sur Machiavel. Strauss de son c6té, admire
l'oeuvre d’Aron, quoiqu’il affirme étre en désaccord avec les posi-
tions de ce dernier sur les bienfaits de la conscience historique®.
Outre une formation philosophique similaire, les deux auteurs
possedent également des adversaires théoriques communs. Lun
et 'autre développent une critique des idéologies et doctrines du
progres historique au motif qu'elles sont contestées par l'expé-
rience de I'histoire elle-méme, c’est-a-dire par les événements
tragiques du 20° siecle®. Strauss et Aron constatent également
que la philosophie néokantienne est affaiblie par son incapacité
a rendre compte des bouleversements politiques qui secouent
I'Europe. Strauss évoque dans ses écrits le débat a Davos entre
Cassirer et Heidegger, ou furent alors exposés au grand jour
les insuffisances de la Kathederphilosophie (la «philosophie
de chaire») et I'éloignement de la philosophie académique des
néokantiens a I’égard des problémes du présent. Aron consacre
un ouvrage aux apories de la «critique de la raison historique »
ou il expose, entre autres, les limites de la philosophie des valeurs
du philosophe néokantien Heinrich Rickert3*.

On note également une parenté des perspectives straussienne
et aronienne sur I'histoire en train de se faire. Ils dépeignent
tous deux la situation de la philosophie dans l'entre-deux-
guerres comme une période de glissement®. De fait, la tonalité

32. Lettre de Leo Strauss a Raymond Aron, 1961 (Fonds Raymond Aron).

33. Voir la deuxiéme partie L'Opium des intellectuels intitulée « L'idolatrie
de I'Histoire» (Paris, Arthéme Fayard/Pluriel, 2010, p. 115-210); Leo Strauss,
«Progress or Return? », dans The Rebirth of Classical Political Rationalism: An
Introduction to the Thought of Leo Strauss, Chicago, The University of Chicago
Press, 1989, p. 227-270.

34. Voir Raymond Aron, La philosophie critique de Uhistoire, op. cit., p. 113-
155.

35. Voir Leo Strauss, « The Living Issues», op. cit., p. 115-116; Raymond
Aron, Mémoires, op. cit., p. 160-161.



24 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

aronienne lors de sa soutenance de thése en 1939 est celle de
I'inquiétude face a I'incertitude de 'avenir de ’Europe®. La
Stimmung (humeur) du jeune Aron est pour ainsi dire tragique;
ses écrits et sa correspondance sont traversés par le sentiment
que les années de sa jeunesse ménent vers un conflit d'une
ampleur sans précédent. Lexpression qu'il affectionnera dans ses
écrits ultérieurs, « History is again on the move® », caractérise
bien ce qui est en jeu: 'humanité européenne, qui sort de la
Premiére Guerre mondiale et subit les contrecoups d'une crise
économique, politique et sociale, est en route vers 'expérience
de quelque chose de dangereux, vers un extréme dont il apparait
difficile de saisir les contours et qui semble inéluctable.

Strauss est sensible, lui aussi, & ce contexte d’instabilité
politique extréme, a la fragilité de la république de Weimar.
Il en dénonce les failles, montre la faiblesse du libéralisme a
assurer une défense robuste de ses principes contre le National-
Socialisme, et critique le Zeitgeist de I’époque qui conduit a
ses yeux vers le nihilisme®®. Aron et Strauss sont témoins de la
crise qui ébranle I'Europe et notent les signes avant-coureurs,
politiques et philosophiques, de la catastrophe imminente. Dans
une lettre adressée a Karl Lowith le 19 mai 1933, Strauss, alors a
Paris, évoque ses craintes quant a I’évolution de la situation en
Allemagne et considere I’éventualité, de plus en plus inévitable,

36. Voir le compte rendu de la soutenance de Raymond Aron en annexe
a Ulntroduction a la philosophie de I'histoire. Essai sur les limites de l'objecti-
vité historique (nouvelle édition revue et annotée par Sylvie Mesure), Paris,
Gallimard, 1986 [1938], p. 443.

37. Formule qu’Aron emprunte a Arnold Toynbee pour décrire la montée
du nazisme (voir Raymond Aron, Le Spectateur engagé. Entretiens avec Jean-
Louis Missika et Dominique Wolton, Paris, Editions de Fallois, 2004 [1981] p- 34;
Mémoires, op. cit., p. 87).

38. Sur ce point, voir Leo Strauss, « German Nihilism» [1941], Interpre-
tation, vol. 26, n° 3 (1999), p. 353-378; voir également son article dédié a une
analyse de Carl Schmitt, « Notes on Carl Schmitt, the concept of the political »,
dans Carl Schmitt, The Concept of the Political, Chicago, University of Chicago
Press, 2007, p. 97-122.



INTRODUCTION 25

del’émigration®. Dans les lettres qu’Aron écrit a Pierre Bertaux
entre 1930 et 1933 alors qu’il se trouve a Berlin, on trouve la
méme inquiétude face a la montée du nazisme et a la radicali-
sation de la politique allemande, la méme conscience de vivre
quelque chose qui sera sans comparaison avec ce qui est advenu
dans le passé’. En filigrane de cette crise politique se profile
également une mise en cause des promesses d’un libéralisme
fondé sur un rationalisme qui semble dépassé.

Conscients de se situer dans un moment critique de I'histoire,
Strauss et Aron sont aux premieres loges de ce quon désigne
alors comme la crise de I'historicisme. De fait, dés la fin de la
Premiére Guerre mondiale, les termes d’«historicisme» et de
«crise» paraissent indissociables*’. Strauss et Aron constatent
tous deux le caractere équivoque de cette notion. Aron explique
que «la recherche du sens vrai des mots en isme, historicisme
ou historisme, ne méne qu'a des conclusions arbitraires». Il
ajoute que «l'analyse des sens donnés a ces mots, dans les diffé-
rents pays, aux différentes époques, exigerait des dizaines, sinon
des centaines de pages*?». « L'historicisme», écrit pour sa part
Strauss, «apparait sous différents visages et prend différentes
formes a de nombreux niveaux. Les principes et les arguments
que vantent les défenseurs d’un type d’historicisme invitent aux
moqueries des partisans d’autres types*». Les deux auteurs
partent donc d'un méme constat, a savoir la pluralité des concep-
tions de I'historicisme.

39. Voir Leo Strauss, Lettre du 19 mai 1933, dans « Correspondance entre
Strauss et Lowith », éditée par Klaus Stichweh, Cités, n° 8 (2001), p. 171-227.

40. Voir les « Lettres d’Allemagne a Pierre Bertaux (1930-1933) », Commen-
taire, vol. 8, n° 28-29 (1985), p. 281-282.

41. Annette Wittkau, Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des
Problems, Gottigen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1994, p. 55.

42. Raymond Aron, «Remarques sur I’historisme-herméneutique », dans
Culture, science et développement. Mélanges en I’honneur de Charles Morazé,
Toulouse, Privat, 1979, p. 185.

43. Leo Strauss, «Political Philosophy and History», Journal of the History
of Ideas, vol. 10, n° 1 (1949), p. 33 (notre traduction).



26 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

Cette expression renvoie d’abord, comme le souligne Allan
Megill, a une préoccupation grandissante pour les « effets dom-
mageables d’une préoccupation excessive pour les méthodes et
l'objet de la recherche historique**». Mais la conception de la
connaissance a laquelle conduit la méthode historiciste d’étude
du passé comporte également des conséquences pratiques
lorsque transposée en Weltanschauung ou vision du monde. La
mise en cause de 'idée d’'un point de vue de surplomb dans le
domaine de la connaissance, c’est-a-dire d’'une position absolue
(Absolutheitsanspruch) du sujet connaissant, possede des réper-
cussions concretes. On met en doute l'existence de critéres de
la raison qui permettraient de juger du bien et du mal, du juste
et de l'injuste. Plus encore, par la theése historiciste se révele
le fondement temporel (zeitlich) des valeurs*. L'importance
grandissante des études historiques, qui offrent la vision d’une
multiplicité de sociétés, d’époques, de manieres de vivre, a pour
effet de jeter un doute sur l'existence de normes morales et poli-
tiques universelles, ou a tout le moins partagées par une méme
société. Comme l'explique Annette Wittkau, «les conséquences
de cette vision du caractere relatif des valeurs sur la vie pratique
se traduisirent par une incertitude fondamentale des individus
al’égard de la question de l'agir pratique*® ». Lexpérience de la
crise signale une sorte de suspension temporelle, o1 le passé déja
lointain ne peut étre récupéré ou réactivé, et le futur est trop
obscur pour assurer une quelconque certitude.

Louvrage monumental de Troeltsch sur I’historicisme publié
en 1922, Der Historismus und seine Probleme, se fonde sur ce
constat fondamental de crise et sur ses implications concrétes
pour les jeunes générations. Dans une recension du livre parue
en 1924, quelques mois apres la mort de Troeltsch, le théologien

44. Allan Megill, « Why Was There a Crisis of Historicism? Review of
Bambach, Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism », History and Theory,
vol. 36, n° 3 (1997), p. 416 (notre traduction).

45. Annette Wittkau, Historismus, op. cit., p. 15.

46. Idem (notre traduction).



INTRODUCTION 27

Paul Tillich fait référence a une conférence que ce dernier avait
donnée a Berlin en 1922 et out il en avait appelé a la responsabilité
de la nouvelle génération face a la crise de I'histoire. Tillich rap-
porte en ces mots le message de Troeltsch: « Le nouvel élan vers
I’étude des problemes de la philosophie de 'histoire découle de
la crise de notre temps, en particulier la crise de I’historicisme.
Les tensions considérables de I'expérience historique contem-
poraine ont fait naitre une conscience historique qui differe
d’un simple sens de 'histoire. C’est la conscience de se tenir
dans 'histoire, d’étre responsable de 'avénement de 'histoire,
et dés lors d’avoir a examiner I'histoire passée pour I'interpréter
et lui donner un sens. La jeune génération est particulierement
affectée par cette conscience historique [...]*.»

Aron et Strauss font partie de cette nouvelle génération qui
porte une conscience historique de crise. Lun et l'autre sen-
gagent par leurs écrits respectifs dans une confrontation avec les
répercussions de I'historicisme comme vision du monde. Aron
affronte la question difficile du relativisme historique et de ses
conséquences pratiques dans son Introduction a la philosophie
de Uhistoire et dans ses écrits ultérieurs sur ’histoire. Natural
Right and History, I'une des ceuvres les plus lues et discutées de
Strauss, consiste en une réfutation de I’historicisme compris
comme doctrine du relativisme historique. Strauss a également
cherché dans de nombreux essais a mettre en lumiére l'arriere-
plan philosophique des formes modernes de la conscience his-
torique et ses effets sur la philosophie politique.

A la lumiere de ces éléments, le probléeme dont nous ten-
tons de cerner les articulations commence a prendre forme.
L'historicisme consiste en une méthode de compréhension
historique qui repose sur une Weltanschauung particuliére et
appelle une certaine philosophie. Cette philosophie nouvelle,

47. Paul Tillich, « Review of E. Troeltsch: Historismus und seine Probleme »,
Journal for the Scientific Study of Religion , vol. 1, n° 1 (1961), p. 110 (la recension
parait pour la premiére fois dans Theologische Literaturzeitung, XLIX (1924),
p- 25-30).



28 DEVANT I’HISTOIRE EN CRISE

qui est de part en part historique et historicisée (geschichtlich),
vient se poser en opposition directe avec le rationalisme a la
fois ancien et moderne. Lenjeu de la «crise de I'historicisme »
se situe précisément dans la mise en cause des principes de la
rationalité, sur laquelle la philosophie politique s’était jusque-la
appuyée. Ce serait toutefois commettre une erreur que d’assi-
miler la pensée historiciste a la thése du relativisme historique.
Comme nous le verrons, il ne s’agit pour ainsi que de la pointe de
I'iceberg. L'émergence d’une conscience historique est également
synonyme de conscience pratique orientée vers un pluralisme
des valeurs, une prise en considération de la diversité des modes
d’existence qui enjoint a adopter une attitude d’ouverture et de
modestie face a «l'autre ». Il s’agit donc de savoir comment faire
la part des avantages et des inconvénients de la crise de I'histo-
ricisme dans I’élaboration d'une théorie visant a comprendre
les ressorts de la vie politique. Comment doit-on repenser la
philosophie au prisme des défis de I'historicisme ? Est-il possible
d’en conserver les bienfaits tout en évitant ses dérives ?

Lune des visées est de montrer 'actualité de ces débats qui
se déploient dans l'entre-deux-guerres et se poursuivent dans
la période de l'aprés-guerre. L'historicisme est non seulement
un théme fondamental de la pensée allemande du début du
siécle, mais également un probléme incontournable pour la
philosophie des sciences sociales et pour la philosophie poli-
tique contemporaine. Aron soutient la thése, dans ses écrits des
années 1980, que I'historicisme demeure un enjeu central dans
la réflexion sur les fondements de la raison*®. Il revient vers la fin
de sa vie sur les projets laissés en suspens dont celui de rédiger
une «philosophie interrogative de I'Histoire» qui aurait eu
pour objet la fin du 20¢ siecle. Il affirme ensuite: «plus que ces
incomplétudes, je regrette souvent de ne pas avoir approfondi
I'interrogation que I'Introduction [a la philosophie de ’histoire]

48. Voir Raymond Aron, « Remarques sur I’historisme-herméneutique », op.
cit., p. 185-205; voir également Mémoires, op. cit., p. 983-984.



INTRODUCTION 29

formulait sans lui donner réponse: quen est-il de I’historisme ?
Sommes-nous prisonniers d’un systéme de croyances que nous
intériorisons dés notre premier age et qui commande notre dis-
tinction du bien et du mal ?*’» La question aronienne, que par-
tage Strauss, est celle de savoir si, ou a quel point, nous sommes
déterminés par une histoire, et s’il est possible de transcender
notre horizon historique.

Pour une typologie des relations entre philosophie
politique et histoire

Or ce contexte de crise théorique et politique appelle, sinon
une réponse, du moins une réaction. Alors que Strauss endosse
une position résolument antihistoriciste et rejette en bloc 'idée
méme de conscience historique, Aron tente plutét d’en faire le
fondement d’'une philosophie de la politique. La question est de
savoir ce que recouvre exactement cette notion de « conscience
historique ». Quelle réalité cette expression recouvre-t-elle et
quels sont ses liens avec la philosophie politique? Comment
Strauss et Aron en font-ils usage? La premiére partie de cet
ouvrage entend retracer les aléas de la conscience historique
moderne a travers un examen des parcours intellectuels de
Strauss et d’Aron. Le second tente d’élaborer une philosophie de
l'action politique qui, tout en maintenant une conception subs-
tantielle de la rationalité, serait fondée sur une conscience his-
torique capable de tenir compte des circonstances particulieres
des situations politiques. La position du premier est plus radicale.
Aux yeux de Strauss, les historicistes refusent de tirer toutes les
conséquences de leur posture, a savoir l'abandon de la conviction
que les étres humains sont fondamentalement et essentiellement
des étres rationnels capables de jugement vrai sur le bien et le
mal, le juste et 'injuste. La conscience historique est aux yeux de
Strauss 'expression d’'une négation du rationalisme.

49. Raymond Aron, « Epilogue », Mémoires, op. cit., p. 980.



30 DEVANT L'HISTOIRE EN CRISE

Strauss et Aron considérent donc tous deux que la Frages-
tellung (le probléme) historiciste exige d’étre posée & nouveaux
frais. Alors que Strauss enjoint & nous «libérer» de l'emprise
du mode de pensée historique, Aron considére que la pensée
historiciste allemande est parvenue a thématiser un fait fon-
damental, celui de I'historicité de la condition humaine, et que
I'approche interprétative développée par la philosophie critique
de I'histoire mérite d’étre reprise et approfondie. Nous propo-
sons une matrice interprétative afin d’analyser cette opposition,
dans laquelle nous distinguons entre deux types de relation
entre la philosophie politique et son «autre», I’histoire. Nous
trouvons d’un coté une relation dexclusion des deux termes,
représentée par la position straussienne. Par relation d’exclu-
sion, nous entendons la thése d’'une antinomie essentielle et,
suivant cela, d’'une tension permanente entre ce que présuppose
I'histoire et ce qu'exige la philosophie. En effet, Strauss insiste
sur le fait que la philosophie politique nest pas et ne peut pas
étre une discipline historique. Son projet consiste a montrer les
contradictions de la «fusion» de la philosophie et de I'histoire
qui aurait eu lieu a partir du 19° siécle. La question est de savoir
pourquoi Strauss critique cette «fusion » et quelles en sont selon
lui les implications pratiques.

D’un autre c6té, nous trouvons une relation d’inclusion de
la philosophie politique et de I'histoire représentée par la figure
aronienne. Aron cherche a concilier I'exigence historique et
l'exigence philosophique a partir d'une attention portée a la sin-
gularité de la réalité historique dans la réflexion sur les choses
politiques. En d’autres termes, il cherche a tracer la voie d’'une
approche des phénomenes politiques qui mettrait l'accent sur
la part irréductible de contingence historique inhérente a toute
décision et toute action politiques. En ce sens, la position d’Aron
représente une tentative de conciliation des deux termes.

Les réponses offertes different donc radicalement: pour l'un,
il s’agit de recouvrer un regard anhistorique; pour l'autre, de
penser les conditions de possibilité d'une philosophie politique



INTRODUCTION 31

historique, qui s’institue dans I’histoire et en dépit d’elle®’. La
mise en application d’une typologie des postures d’exclusion
et d’inclusion de la philosophie politique et de I'histoire doit
cependant se faire avec prudence. Il ne s’agit que d'une clé
de lecture. Ce sera justement en confrontant ce modele aux
démarches en acte de Strauss et d’Aron que nous pourrons faire
ressortir les ambiguités et la complexité de leur rapport respectif
a I’histoire.

Dans la premiéere partie du livre, nous mettons en lumieére la
dimension pratique et politique de la crise de I'historicisme dans
la période de l'entre-deux-guerres. Le premier chapitre retrace
les polémiques entourant la signification du concept d’histori-
cisme et met en scene les contradictions a la fois philosophiques
et politiques qui agiteront la pensée de Weimar au moment de
I'apogée de la crise de I'historicisme. Dans les deuxiéme et troi-
sieme chapitres, nous retracons la maniere dont Strauss et Aron
viennent a la rencontre du probléme de I’histoire et examinons
les arguments avancés par 'un et l'autre contre le relativisme
historique d’'une part, et en faveur de I’étude de I'histoire d’autre
part.

La deuxiéme partie du livre évalue deux voies de dépasse-
ment de la crise de 'historicisme et examine I'apport possible
de 'histoire a la philosophie politique, 'une moderne, 'autre
ancienne. Ce second volet de notre enquéte a pour fil direc-
teur le prolongement d’'un dialogue entre Strauss et Aron. Par
I'intermédiaire de points contentieux de rencontre entre les
deux auteurs — sur Max Weber et sur Thucydide — on peut
entrevoir deux facons de concevoir le statut et le role de la phi-
losophie politique. Le quatrieme chapitre nous conduit a porter
notre attention sur la présence d’une figure dont l'influence
fut décisive pour nos deux auteurs: Max Weber. La pensée du
sociologue et juriste allemand représente le point de désaccord
le plus significatif entre Strauss et Aron. Weber apparait au

50. Raymond Aron, Introduction a la philosophie de Uhistoire, op. cit., p. 401.



32 DEVANT L’'HISTOIRE EN CRISE

départ comme leur «héros» commun. Strauss fait état de son
admiration pour celui qui incarne, dans un contexte d’éclate-
ment des certitudes scientifiques, les principes de la science et
I'idéal de rigueur et de réserve du savant. Aron, pour sa part,
évoque le caractéere méthodique et rigoureux de la méthode
wébérienne et insiste sur son «affinité élective » avec la pensée
du sociologue allemand®.

Comme pour bien d’autres penseurs de la méme génération,
Weber est per¢u comme une bouée de sauvetage face a l'engoue-
ment grandissant au sein de la jeunesse allemande pour I'irratio-
nalisme, l'existentialisme, et les philosophies de la vie qui nient
le bien-fondé ou méme la possibilité d’'un exercice raisonné de la
pensée. Ses deux célebres conférences sur la vocation de savant
et de politique, prononcées en 1917 et 1919 respectivement,
marquent les jeunes esprits. Karl Lowith, qui faisait partie du
comité d’étudiants ayant convié Weber a s'exprimer sur le sujet
de la science 8 Munich en 1917, fait remarquer que son exposé
«condensait I'expérience et la connaissance d’'une vie entiere®*».
Weber n'offre pas de solutions toutes faites, mais parvient a
rendre plus clairs les termes dans lesquels se pose la crise de
la modernité que les intellectuels allemands, peu importe leur
allégeance, diagnostiquent tous.

Weber se présente comme celui qui, en opposition a ses
prédécesseurs, mesure 'amplitude du sentiment de crise de
la modernité et parvient a saisir le caracteére tragique de la
situation de la pensée et de la politique en Allemagne®. Aron
rapporte dans ses Mémoires:

51. Voir Leo Strauss, « The Living Issues », op. cit., p. 117-118; Droit naturel et
histoire, Paris, Flammarion, 2008 [1953], p. 45; « An Introduction to Heideggerian
Existentialism», dans The Rebirth of Classical Political Rationalism, op. cit.,
p. 27. Voir également Raymond Aron, La sociologie allemande contemporaine,
op. cit., p. 81-102; Mémoires, op. cit., p. 105.

52. Karl Lowith, Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933 : Ein Bericht,
Stuttgart, Verlag ].B. Metzler, 2007, p. 18-19.

53. Voir Max Weber, Le savant et le politique, op. cit.



INTRODUCTION 33

[E]n lisant Max Weber, j'entendais les rumeurs, les craquements de
notre civilisation, la voix des prophétes juifs et, en écho dérisoire,
les hurlements du Fithrer. La bureaucratie d’'un c6té, 'autorité cha-
rismatique du démagogue de l'autre [...]. En 1932 et 1933, je pergus
pour la premiere fois, élaborés par un sociologue qui était aussi un
philosophe, mes débats de conscience et mes espérances®.

La philosophie politique demeure aujourd’hui «hantée» par le
spectre du polythéisme wébérien des valeurs®. C’est sur ce point
précis que les interprétations d’Aron et de Strauss s'opposent. Le
fossé qui sépare les deux auteurs se révele dans leur évaluation
différente des implications pratiques de 1'épistémologie wébé-
rienne. Alors que Strauss juge que la philosophie des valeurs de
Weber conduit au nihilisme en nous privant de critéres pour
distinguer entre le bien et le mal, Aron affirme au contraire que
la pensée wébérienne met au jour ce qu'il nomme les «antino-
mies de l'action » qui font partie intégrante de la vie politique et
en constituent la clé de compréhension. Leur dialogue éclaire un
probléme central en philosophie politique, celui de la possibilité
d’une justification rationnelle des jugements de valeur.

C’est ensuite vers une source ancienne du probléme de I'his-
toire que nous sommes conduits, a savoir I'histoire politique
de Thucydide. Le cinquiéme chapitre, qui met en scéne une
confrontation entre le regard de I’historien tourné vers la réalité
politique et le regard du philosophe orienté vers les fondements
inchangés de toute situation politique, a pour point de départ
un échange entre Aron et Strauss sur Thucydide. A partir d'une
analyse critique des interprétations straussienne et aronienne de
la Guerre du Péloponnése, ce chapitre montre la tension fonda-
mentale entre deux facons de concevoir la mise en forme de la
réflexion sur les choses politiques.

54. Raymond Aron, Mémoires, op. cit., p. 105-106.

55. Voir Peter Lassman, «Political Theory in an Age of Disenchantment:
The Problem of Value Pluralism: Weber, Berlin, Rawls », Max Weber Studies,
vol. 4, n° 2 (2004), p. 254.



34 DEVANT L’HISTOIRE EN CRISE

Le sixiéme et dernier chapitre porte sur un élément central
du probleme pratique de I'historicisme, a savoir la question des
fondements du jugement politique. Y a-t-il une fagon d’évaluer
la validité du jugement politique? Sommes-nous laissés a une
forme de subjectivisme insurmontable, ou existe-t-il des normes
permettant d’orienter 'action politique ? Plus encore, sommes-
nous condamnés a choisir entre ces deux termes, ou existe-t-il
d’autres fagons de concevoir ce probleme? Si I'historicisme
meéne ultimement a une crise de la raison, est-il possible de réha-
biliter, contre le péril relativiste, une forme renouvelée de ratio-
nalité politique ? Strauss et Aron se rencontrent ici, en ce qu'ils
posent tous deux en défenseurs du rationalisme. Ils procédent
toutefois par des voies opposées. Strauss cherche a retourner a
la conscience naturelle de la pensée classique et a la conception
grecque de la raison. Aron veut renouer avec une rationalité
pratique qui ne se tiendrait pas a distance des problémes posés
par la vie politique. Nous montrons dans ce chapitre ce a quoi
conduit une vision de la raison contre 'histoire ou de la raison
dans I'histoire.



Pensée allemande

et européenne

Que nous apprend l'histoire ? Est-il vrai que trop d’histoire
empéche d’agir et de juger? Ne serait-elle qu'un bric-a-brac
d’exemples et d’alibis ? Quels rapports la philosophie politique
peut-elle entretenir avec le passé ? Ces questions vitales sont au
cceur de la discussion que nouent Raymond Aron (1905-1983)
et Leo Strauss (1899-1973) et qui prend pour point de départ
les réflexions de Max Weber sur les limites de I'historicisme
et le polythéisme des valeurs. Suivant des directions a la fois
opposées et complémentaires, Aron et Strauss jettent les
bases d'une véritable philosophie du jugement politique, a
I’épreuve de la crise des années 1930, de la Seconde Guerre
mondiale et des affrontements idéologiques subséquents.
Au croisement de 1'épistémologie de I'histoire et de la
théorie politique, Sophie Marcotte Chénard reconstruit ici
le dialogue qu'ont entretenu ces deux figures majeures du
xx¢siecle. Elle montre surtout la subtilité de leurs positions

respectives et explore les lecons qu'il faut aujourd’hui en tirer.

SOPHIE MARCOTTE CHENARD est titulaire d'un doctorat de I'EHESS (Paris).
Elle est professeur adjointe au département de science politique de I'Univer-
sité Carleton (Ottawa). Ses recherches portent sur I'historicisme, I'histoire
des concepts et leurs résonances dans la théorie politique contemporaine.

34,95 $ e 31€ ISBN978-2-7606-4531-8
Couverture: Unterfiihrung in Spandau (1927),

peinture de Gustav Wunderwald.

Aussi disponible en version numérique

www.pum.umontreal.ca 91782760"645318



	couv
	table
	intro
	4



